

श्रीहरिः ।

विजयते श्रीबालकृष्णः प्रभुः।

## ज्ञानभक्तितारतम्यविमर्शः।

( श्रुत्यविरोधसाधनम् )



#### प्रनथकर्ता प्रकाशकश्च-

भक्तिमार्गाञ्जमातिण्ड-अखण्डभूमण्डलाचार्य जगद्धरः श्रीवह्रभाचार्यं वंशावतंसविद्वन्मूर्धन्यगोस्वामिङ्कलकौस्तुभ-श्रीगोकुलनाथाचार्यात्मजः—
गोस्वामिश्रीदीक्षितः ।

शके १८८७

मूल्यं श्रीकृष्णभक्तिः।

मुद्रक - लक्ष्मीबाई नारायण चौधरी, निर्णयसागर प्रेस, २६-२८ डॉ. एम्. बी. वेलकर स्ट्रीट, बम्बई २



प्रकाशक - गोस्वामि दीक्षित जी महाराज बडा मंदिर, ३ भोईबाडा, भुलेश्वर, बम्बई २

#### ॥ श्रीहरिः॥

## आपाततः परस्परविरुद्धश्चतीनां विरोधपरिहारप्रकारः।

#### प्रथमो विभागः।

## सामान्यतया आपाततः परस्परविरुद्धश्रुतीनां प्रदर्शनम् ।

१ तमेवं विद्वान् अमृतइह-नान्यःपन्था-

१ नायमात्माप्रवचनेन— यमेवैषवृणुतेतेनळभ्यः-

२ तमेवविदित्वा अतिमृत्युमेति-नान्यःपन्था— २ यस्य प्रसादात्परमार्ति-रूपात् संसारान्मुच्यते नापरेण ।

३ ऋतेज्ञानात्र मुक्तिः—

४ ज्ञानादेव तु कैवल्यं.—

५ तन्त्वौपनिषदं पुरुषं.—

६ वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थाः—

७ सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति 🖰 💮 🕬 🥨

८ ऋचोअक्षरेपरमे.—

### सामान्यतयाश्चर्यंशविरोधप्रदर्शनम् ।

#### द्वितीयो विभागः।

१ तन्त्वौपनिषदंपुरुषं.—

१ नायमात्मा प्रवचनेन.— १-२-३-४-९-१०—

२ वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थाः—

२ यमेवैष वृणुते.— ५-६-७-८—

३ तमेवं विद्वान्.—

४ तमेव विदित्वा.—

५ नान्यः पन्थाः—

६ नान्यः पन्थाः—

७ ऋते ज्ञानात्र मुक्तिः.— कार्यका अस्तर्वे अस्तर्वे अस्तर्वे

८ ज्ञानादेव तु कैवल्यं.—

९ सर्वे वेदा यत्पदः--

१० ऋचोअक्षरे 💳 विशेषक १ १ के.स. १४ १८ १८ १८ १८ १८ १८ १८ १८ १८

## विशेषतया श्रुत्यंशविरोधप्रदर्शनपूर्वकं परिहारप्रदर्शनम् । वतीयो विभागः ।

१ तन्त्वौपनिषदं पुरुषं—

१ नायमात्मा प्रवचनेनेत्यत्र प्रवचन-पदार्थस्य अभिधया ग्रहणे ।

- २ वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थाः—
- ३ सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति.—
- ४ ऋचोअक्षरेपरमे.-

नायमात्मेत्यत्र प्रवचनपदार्थस्य मुख्यवृत्त्या ग्रहणे प्रवचनपदं वेदवाचकं भवति एवं चानया श्रुत्या ब्रह्मणो वेदोपनिषदाद्यलभ्यत्वं सिद्ध्यति तन्त्वौपनिषदमित्यादिभिः श्रुतिभिः ब्रह्मणो वेदादिलभ्यत्वमुपलभ्यते इत्येवं विरोध उपस्थितो भवति—

अत्र विरोधपरिहारस्त्वित्यं तन्त्वौपनिषदं-वेदान्तविज्ञानेत्यादिश्चितिभः परोक्षज्ञानविषयता उच्यते करणाकांक्षा च पूर्यते । नचवेदान्तविज्ञानेति श्रुतौ वेदान्त-विज्ञानसुनिश्चितेतिभागेन परोक्षज्ञानविषयतोच्यते इति कथनं न साधु, सूपसर्गस्वा-रस्येन अपरोक्षरूपेण ज्ञेयतैवोच्यते इति वाच्यम्-वेदान्तवाक्यार्थज्ञानस्य सामान्यरूपतां च्यावर्तयितुम् विउपसर्गस्यसार्थक्यम् एवं च विउपसर्गेण करणज्ञानस्य विशेषरूप-तोक्तिः । कर्मसम्बन्धिपरोक्षनिश्चयात्मकज्ञानस्यापि सामान्यरूपतां अपसारियतुम् सृपसर्गस्य सार्थक्यम् अतोत्र विशेषरूपतया परोक्षज्ञानमेवोच्यते नापरोक्षज्ञानम् । अन्यथा अग्रे सन्यासयोगादिति कथनं न सङ्गच्छेत । सन्यासयोगादित्यत्र त्यागपूर्वकं शमदमादिसाधनसम्पत्तिः ज्ञानमार्गीयसाधनकोटिनिविष्टा उच्यते तया सत्वं श्रद्धं विधाय ये यतयः ते अपरोक्षं ज्ञानं प्राप्य परिमुच्यन्ति इत्येवमर्थी ज्ञेयः। भागसार्थक्यम् असात्प्रदर्शितरीत्यैवार्थकरणे सुरक्षितं तिष्ठति । वेदान्तेति भागेनैव अपरोक्षज्ञानलाभे अप्रे इयतीसाधनचर्चेवन्यर्था भवेत् । अपरोक्षतया ब्रह्मदर्शने भिद्यते हृद्यग्रन्थिरिति वचनेन मुक्तिरेव कथनीया भवेत् कोऽवकाशः साधनचर्चायाः । नायमात्मेत्यनेन अपरोक्षतया ज्ञेयताप्राप्यता च प्रतिषिध्यते एवं चात्र न विरोधाऽवकाशः विषयभेदात् । तन्त्वौपनिषदं इत्यादिभिः श्रुतिभिः परोक्षरूपेण ज्ञेयतोच्यते नायमात्मेत्यनेन अपरोक्षरूपेण दृश्यता प्रतिषिध्यतेति स्पष्टो विषयभेदः। यद्वा लोकवेदप्रथितकृष्णनारायणयोः परोक्षज्ञाने वेदान्तानां तदुपबृंहकगीतादेरेव साधनत्वं लोकवेदप्रथितकृष्णनारायणयोः अपरोक्षदर्शने अङ्गीकार्रैतरवेदान्तादिसाधनानां अकिंचि-त्करत्वम्, लोकवेदातीतस्य परोक्षापरोक्षोभयरूपेणापिदर्शने अङ्गीकारेतरवेदान्तादितज्ज्ञा-नादिसाधनानां च असाधनत्वम् इति निरूपणार्थम् । तन्त्वौपनिषदं -नायमात्मेत्यादि ॥

A रुन-यभिक्त अपिदाभक्ती -

## श्रुत्यंशविरोधप्रदर्शनपूर्वकं परिहारप्रदर्शनम् । चतुर्थो विभागः ।

१ तमेवं विद्वान्—

२ तमेव विदित्वा—

नायमात्मा प्रवचनेनेत्यत्र प्रवचनपदार्थस्य तात्पर्य-वृत्त्याग्रहुणे ।

३ ऋतेज्ञानात्—

नायमात्मेत्यत्र प्रवचनपदं वाच्यतासम्बन्धेन तदुक्तसाधनान्युपलक्षयतीति वेदवाच्य-यावत्साधनोपलक्षकं भवति तथा च तमेवेत्यादिश्चितिप्रतिपाद्यत्वात् ब्रह्मज्ञानस्यापि वेदवाच्यसाधनत्वमञ्जुण्णं सिद्ध्यति एवं च नायमात्मेत्यादिश्चत्या ब्रह्मणः वेदवाच्य-ज्ञानादिसाधनालभ्यत्वं सिद्ध्यति तमेवेत्यादिभिः वेदवाच्यज्ञानसाधनलभ्यत्वं आयातीति उपस्थितेविरोधे—

विरोधपरिहारस्त्वित्थं यत् अत्र तमेवम्-तमेव-नायमारमेत्यादि श्रुतिभिः अधिकारि-भेदेन पुरुषोत्तमनारायणाक्षरलाभदृष्ट्या एकस्य ज्ञानसाधनलभ्यता अन्यतरयोः— अङ्गीकारतज्जन्यमुक्तीतरसाधनालभ्यता उच्यते । नायमात्मेत्यत्र पुरुषोत्तमनारायणयोः अङ्गीकारतज्जन्यभक्तीतरसाधनालभ्यता, तमेवमित्यादिषु अक्षरस्य ज्ञानसाधनलभ्यता प्रतिपाद्यते । न च तमेवमित्यत्र पूर्वप्रकृतनारायणस्यैवपरामृष्टत्वं उचितम् , तत्रानेकश्चाति-लिङ्गादिभिः नारायणस्यैव प्रतिपाद्यत्वात् अतः कथं तमेवमित्यादिषु तच्छब्देनाक्षरः परा-मृर्यते येनाधिकारिभेदेनसमाधानमुपपन्नं भवेत् इतिवाच्यम् पुरुषस् केप्राधान्येननारायण-स्येव प्रतिपाद्यत्वमङ्गीकुर्वन्तोपि वयं अप्रधानतया अक्षरस्यापि प्रतिपादनमस्तीतिराजासौ-गच्छतीत्यत्र सपरिवारस्यगमनवत् मन्यामहे अतः तमेवमित्यत्रतच्छब्देनाक्षरस्यपरामशोपि सर्वथा उपपन्नतरः सम्भवदुक्तिकश्चेति नानुपपत्तिलेशोपि। अथवातमेव तमेवमित्यत्र नारायणात्मकब्रह्मणःपरोक्षज्ञानंपरम्परया मुक्तिसाधनंतज्ञापि कीदृशंमुक्तिसाधनमित्यु-च्यते । परंपरया मुक्तिसाधकपरोक्षज्ञाने इतरप्रकारकत्व इतरविषयकत्वनिषेधपूर्वकं विषयप्रकारनिश्चयः तमेवतमेवमितिश्चितिभ्यां कियते । तमेवतमेवेत्युभयोः श्वत्योरक्षर-परत्वे तु अपरोक्षज्ञानेन ज्ञानमार्गीया मुक्तिरत्रोक्तेति ज्ञेयम् । एवं च नान्येति निषेधेन ज्ञानमार्गीयमुक्तेः ज्ञानातिरिक्तसाधनकत्वनिरासः अत्रोक्तः । नायमात्मेत्यत्र अक्रीकारे-तरसाधनैः नारायणस्य अपरोक्षरूपेण ज्ञेयता प्राप्यता च निरस्यतेत्यस्यापि समाधानस्याव-काशः । नायमित्यत्र अक्षरस्य तु चर्चापि नास्तीति विरोधाभावात् समाहितिरप्यप्रसक्ता । ननूक्तसमाधानद्वये अप्रधानतया अक्षरस्य परामृष्टत्वे परंपरया मुक्तिसाधकपरोक्षज्ञानस्य विवक्षितत्वे च किं बीजमिति चेत् श्रुणु पुरुषसूक्ते प्रतिपादिता जगत्कारणतैव अक्षरपरामर्शे बीजं परोक्षाऽपरोक्षज्ञानस्य विवक्षितत्वे च लभ्यपद्विवृणुते पदादिस्वारस्यमेव बीजम् । ऋते ज्ञानादित्यस्यास्तु अक्षरविषयकज्ञान्यधिकारकत्वमेवाङ्गीकार्यम् । ज्ञानादेव तु इत्यत्र कैवल्यपदस्वारस्येन प्रकृतिविविकात्मज्ञानेनैव प्रकृतिविविकात्मस्थितिरेव जीवात्मनः कैव-व्यपदेनोच्यते नमुक्तिरुक्तेति बोध्यम् । अत एवास्याःश्रुतेः अस्मिन् विभागे अनिर्देशः ।

र भिरतमयोदा र भिरतमयोदा

## विशेषतयाश्चर्यशविरोधप्रदर्शनपूर्वकं परिहारप्रदर्शनम् । पंचमो विभागः ।

१ तमेवंबिद्वान् इत्यत्र— तत्पदार्थस्यनारायण— परतया॥ तमेवविदित्वेत्यत्र-तत्पदार्थस्य-शिवपरतया ॥

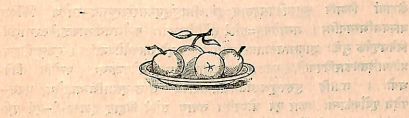
२ नान्यः पन्थेति उभयत्रापि— उक्तिरित्यतोषि ॥

श्वेताश्वतरीयतमेवेत्यादिवाक्येपूर्वप्रकृतत्वंशिवस्येति अत्रनान्यः पन्थेतिवाक्यशेषेणशिव-ज्ञानमेवमुक्तिसाधनमितिप्रतीयते, तमेवमित्यत्रापि नान्यः पन्थेतिवाक्यशेषेण पूर्वप्रकृतना-रायणज्ञानमेवमुक्तिसाधनमितिप्रतिपाद्यते। एवमुभयत्र भिन्नभिन्नज्ञानयोः मुक्तिसाधनत्व-मुच्यमानंविरुद्ध्यते । यद्युभयत्रनान्यः पन्थेति निषेधोनश्रूयेत तदातु उभयस्वरूपज्ञा-नयोः उच्यमाना मुक्तिसाधनतानविरुद्धोत उभयस्वरूपज्ञानयोः मुक्तिसाधनत्वमेव तेन-लब्धं स्यात्, एवंचोभयस्वरूपज्ञानसमुचयः विकल्पोवाबोध्येत । किन्तूभयत्रनान्यपन्थेति-निषेधोविरोधमुपस्थापयति, निषेधश्रवणेनभवति सन्देहः शिवज्ञानंमुक्तिसाधनं नारायण-ज्ञानंवा एवंविरोधसन्देहाद्यपस्थितौसन्देहविरोधपरिहारायिकंकार्यम् किंपुरुषस्कर्यरुद्रप-रत्वंकल्पनीयम् उतश्वेताश्वतरस्यनारायणपरत्वं कल्पनीयम् १ उभयत्रप्रतीतश्चितिलिङ्गादिषु नारायणपरत्वसाधकानां श्रुतिलिङ्गादीनां प्राबल्यमभ्युपेयम् शिवपरत्वसाधकानां वा २ श्वेताश्वतरस्थिशिवशब्दस्ययोदेवानां नामधा एकएवेति ऋचोक्तनिर्णयानुसारेणनारायण-वाचकत्वमङ्गीकार्यम् अथवाएतन्निर्णयं समुपेक्ष्य रुद्भवाचकत्वं स्वीकार्यम् ३ योदेवानां नामधाएकेति श्रुतेः विश्वकर्मश्रुत्यनुरोधेन विश्वकर्मादेवतापरत्वं यद्वाएतत्सूक्तस्थ-अजस्यनाभावितिश्चतिसिद्धपद्मनाभत्विङ्कानुरोधेन नारायणपरत्वं संरक्षणीयम् 🖰 श्विव-शब्दस्यरूढ्यारुद्रपरत्वमिष्यतेकल्याणस्वरूपमात्रवाचकत्वं वा ५ रुद्रशब्दस्यरूढ्याअर्थः परिगृह्यते योगेनवा ६ रूढिरपिलौकिकीयाह्यावैदिकीविद्वद्रूढिर्वा ७ अतीन्द्रियपदार्थे-लोकिकीरू िः प्रवला वैदिकीविद्वद्रू दिवा ८ तमेवं तमेवेत्यत्र तच्छव्दस्य पूर्वप्रकृतपराम-र्शित्वाङ्गीकारेण मुख्यार्थपरत्वं अमुख्यार्थपरत्वं वा ९ नान्यः पन्थेत्यत्र शैववैष्णवाधि-कारिभेदेन व्यवस्थाविधेया अथवा उभयोरिप निषेधयोः सर्वाधिकारिपरत्वं अभ्युपेयम् १० इत्याद्यनेकप्रभोपस्थितिरत्र भवति । सर्वश्रुत्यनुगतत्वात् सर्वरेखासम्बद्धमध्यबिन्दुवत् पुरुषसूक्तस्यस्वाभाविकं प्राबल्यसुपायशतेनापिअपह्नोतुमशक्यं, एवंचप्रबलसूक्तवाक्य-मनुरुध्यैवश्वेताश्वतरीयतमेवविद्त्वेत्यत्रतच्छब्दस्यार्थोविधयः नतुश्वेताश्वतरानुरोधेन पुरुष-स्कस्य रुद्रपरत्वंअभ्युपगमनीयं । निरवकाशतयाप्रबलपद्मनाभत्वलिङ्गवाधिताविश्वकर्म-श्रुतिः विश्वकर्मसूक्तस्य विश्वकर्मपरत्वसाधने असमर्थेतिसूक्तस्य नारायणपरत्वं प्रबलप्रमा-

map spars s PRODUCE S

SPECIAL PROPERTY OF

सिद्धम् अतःयोदेवानां इत्यत्र यच्छव्दार्थोपिनारायणएवसिद्धः । यच्छव्दस्य नारायणपरत्वे सिद्धे योदेवानांइति सिद्धनिर्णयेनैव शिवरुद्धादिशब्दानांविद्वद्भव्यानारायणवाचकत्वमेव सिद्धातीतित्र्यक्षनीलकण्ठवाचकत्वकल्पनापि अनुपपत्तिग्रस्तैव । अतीन्द्रियविषयेतुविद्व-दूढेरेव प्राबल्यं, लोकन्यवहारायोग्यत्वात् । विद्वद्वृहिसमाश्रयणेतु यौगिकार्थस्यानवसर-पराहतत्वमेव । एकोहवै नारायणआसीदितिनिराकांक्षश्रत्युपोद्दलितानां नारायणपरत्व-साधकश्चतिलिङ्गादीनां एवप्राबल्यस्य सर्वथास्वाभाविकतयाशिवपरत्वसाधकानां तेषां दौर्वल्यंन्यक्तमेव । मुख्यार्थबाधविरहेण अमुख्यार्थपरिग्रहे प्रमाणलेशाभावात् अमुख्यार्थ-परिग्रहोपिनयुक्तः। किंचअमुख्यार्थपरिग्रहे शिवपरत्वम् अपि न भवेत्। अतोस्य-प्रभस्यावकाशाभावात् उभयत्रापि तच्छब्दार्थस्य नारायणपरत्वमेवसिद्धमिति विरोधले-शोपिनास्ति ॥



कर्रा है। क्षेत्रक क्षेत्रक कर्म कर्म क्षेत्रक क्षित्रक क्षेत्रक क्षेत्रक क्षेत्रक क्षेत्रक क्षेत्रक क्षेत्रक का मिन महाराज्य का जाता है। जाता का जाता है कि महाराज्य मिन का जाता है। -militarians and many many man making the analysis of the state of the

erifica transis. Surperery has straine till unturperer the regularity and, within a manufacture that the a lighten difference All the conjugate arresport to the or the first including the paint transfering to the second of t eran er reme jelse men mannenskip i iperenk navne i fræsik and the state of t the state of the s

gladana ik balan glarizadania a (saralkada afranclina (a. 1921) sogilades subige (a. 1921) as as a station year algorith gray dans morphe dans consider and

# विशेषतयाश्चर्यंशविरोधप्रदर्शनपूर्वकं परिहारप्रदर्शनम् । पष्टो विभागः ।

पु. स्.

१ नान्यः पन्थाः—

१ यमेवैषवृणुतेतेन छभ्यः अस्याश्चतेः-सावधारणवाक्यतया ।

श्वे तर।

२ नान्यः पन्था

३ ऋतेज्ञानात्—

४ ज्ञानादेव तुकैवल्यं—

२ नापरेणेतिश्वतेरिि ।

तुरीयविभागवत् षष्टे विभागेपि पुष्टिमर्यादाअधिकारिमेदेन ( ज्ञानमार्गीयपुष्टि-भक्तिमार्गीयअधिकारिभेदेन ) समाहितिरिति अभियुक्तोक्तः पन्था । यद्यपिकते अभियुक्ताः काहं वराकः तथापि=अहंत्वेतद् बाल्यं यदिह कृतवानस्मि तदपि अहेतु-स्नेहानां किमपि कुतुकायैवमहताम्=इतिश्रीमधुसूदनसरस्वत्युक्तयनुसारेण किंचित् बाल्यमभिव्यनग्मि । मन्मतेनतु=तमेवं तमेवेतिश्रुत्योः कर्मभक्तयात्मकज्ञानेतरसाधन-निषेधपूर्वकं मुक्तेः ज्ञानसाधनमात्रलभ्यता प्रतिपादने तात्पर्यमेवनास्ति । एतच्छ्रतिद्वय-प्रतिपादितप्रकारविषयातिरिक्तप्रकारविषयकज्ञाननिषेधपरत्वमेवनान्यः धयोः । तथाहि पुरुषसूक्तस्थतमेवमितिवाक्ये तच्छब्दसमभिब्याहृतेन एवम्-पदेन पूर्वोपकान्तः प्रकार एव बोध्यते । तथाच तमेवं विद्वान् इत्यस्य-तं-एवं-पूर्व-प्रकृतं नारायणं पूर्ववर्णितप्रकारेण विद्वान् इत्यर्थो निष्पन्नः एवंच नान्यः पन्था इत्यनेन प्राग्वर्णितप्रकारातिरिक्तप्रकारकज्ञानिवेधएवलभ्यते नकर्मभक्तयादिसाधन (मार्ग)-निषेधः। एवमेवास्य वाक्यस्य पूर्वापरभागैकवाक्यता सुरक्षिता तिष्ठति। श्वेताश्वतरीय-तमेवेति वाक्ये-तं-पूर्वप्रकृतं नारायणं तद्भिन्नं अक्षरं वा एव विज्ञाय नतु प्रकृतिविवि-क्तात्मज्ञानादिना मुक्तिः सम्भवति इत्येवं मुक्तिसाधनज्ञाने विषयनियमः अन्यविषय-व्यवच्छेदपूर्वकं प्रदर्श्यते । एवं चात्र नान्यःपन्थेतिनिषेधेन इतरविषयकज्ञानव्यव-च्छेद एव अभ्यासरूपेण क्रियते॥ न चैवं पन्थापदस्वारस्यमपह्नूयत इति वाच्यम् अत्रोक्तविषयेतरविषयकज्ञानव्यवच्छेदे एवपूर्वापरभागसम्बद्धतया पन्थापदस्वारस्यं संरक्ष्यते । अन्यथा वाक्यभेदो पूर्वापरभागासम्बद्धतावा भवेत् तयाच अप्रामाण्य-प्रसक्तिरेव स्यात् । स्वरसलब्धमर्थमुपेक्ष्यनिरर्थकवाक्यभेदोपस्थापने व्याख्यानस्य सावद्यत्वमेव भवेत् । वाक्यभेदानङ्गीकारे असम्बद्धार्थनिरूपकतया जरद्भववाक्यतुल्य-

तैवस्यादितिवृद्धिमिच्छतोमूलहानिरेव शिरासे शिरासे आपतेदितिविभावनीयम् । ननुति गतेरर्थवत्वमितिसूत्रे अभियुक्तैः अनयोःश्रुत्योः मार्गपरत्वेनाशयः कथमुच्यते इतिचेत् प्रौढ्यावादिपक्षमभ्युपेत्य अभ्युपगमवादेनतथोक्तिरितिजानीहि । यद्यप्येतच्छ-द्वतोनस्फुटं तथापिसर्ववाक्येकवाक्यतां आग्रहेणसंरक्षतां अभियुक्तानां अयं नवीनः प्रयासः सर्वथासम्मतः इत्यपियथावसरंप्रकाशयिष्यामः । तमेवमित्यत्र ज्ञानमार्गीया-ग्रहशीलपक्षं अद्वैतिपक्षंचअभ्युपेत्य गतेरर्थवत्वमितिसूत्रभाष्ये भावप्रकाशिकायांप्रकाशे-चित्रस्तं सर्वनिर्णये शैवपक्षमभ्युपेत्यतमेवेतिश्चतिष्याख्यानेपरिहतम् । वस्तुतस्तु नान्नमयार्किचिन्नवीनमुद्दंकितम् , किन्तुतेषामेवहादंमतंमयात्रविवृत्तमितिश्चेयम् ॥



rang panggangangan na pangganggan ng pangganggan ng pangganggan ng pangganggan ng pangganggangganggan ng pangg

militaring traditions

## तमेवमितिश्चतेः नायमात्मेतिश्चतेश्च विरोधपरिहारप्रकारः । गतेरर्थवत्वमितिस्त्रभाष्येप्रकाशेच ।

#### सप्तमो विभागः।

संस्यंज्ञानमनन्तमितिश्रुत्यातमेवमितिश्रुत्याच उक्तस्वरूपब्रह्मज्ञानेनैवमोक्षइतिप्रदृश्य यमेवैषइतिश्रुत्या भगवदीयत्वेनाङ्गीकारात्मकवरणस्य भक्तिमार्गीयतां उक्तवावरणानन्तरं भक्त्यैवमोक्ष इस्रेवमनयोः श्रुत्योः विरोधप्रदर्शनंभाष्येकृतम् । तद्येचभक्त्यामामिति वचनमुपस्थाप्यतत्त्वतोज्ञात्वाविशतेइत्युत्तरार्धतात्पर्यविवरणपूर्वकंभक्तिमार्गेपिज्ञानेनमोक्षः किन्तुपुरुषोत्तमज्ञानेन ज्ञानमार्गेतु अक्षरज्ञानेनेति विशेषोनिरूपितः। तस्मान्मद्गक्तियुक्त-स्येतिवाक्यमुपन्यस्य ज्ञाननैरपेक्ष्यमप्युक्तम् । भक्तस्यज्ञाननैरपेक्ष्योक्तिस्तु स्तुत्यभिप्राया ज्ञानेनैवमोक्षइतिनिरूप्य पुरुषोत्तमाक्षरज्ञानयोःविषयभेदात् कतमञ्ज्ञानस्यमुक्तिसाध-नत्वंइत्यनिर्णयइतिनिरूप्यएवमपिकथनं नसाधुरेतदुक्तम् । तर्हिज्ञानसमुचयोऽङ्गीकार्यः उभयस्यापिश्रौतत्वस्याऽविशिष्टत्वात् इतिपूर्वपक्षरूपेणोत्तवा फलभेदात्साधनभेदएवा-भ्युपेयः नसमुचय इत्युत्तरितम् । एवंचविलीनोविरोधः अधिकारिभेदेनैवसर्वमुपपन्न इतिअधिकरणवैयर्थ्यमाशंक्य पूर्वज्ञानमार्गेप्रवृत्तस्य पश्चात्भक्तिमार्गप्रवेशेलयस्थाना-निर्घार इत्यस्यात्रदूषणत्वोक्तिः । मत्कामारमणंजारं मत्स्वरूपाविदोऽवलाः । ब्रह्ममां-परमंप्रापुरितिवाक्यात् ज्ञानरहितानामपिमुक्तिकथनात् ज्ञानसाधनत्वनिरूपकश्चति-विरोधो पुनरायातीतिप्रतिपादितम् । एवमपिमिथःश्रुत्योः स्मृत्योश्रविरोध कचिद्ज्ञानं कचिद्भक्तिकचित्रोभयमपि इतिएकतरसाधननिर्धारासंभवात् मुमुक्षोः साधनेप्रवृत्त्यसंभव इतिपूर्वपक्षेप्राप्ते सिद्धान्तितम् । गतेरर्थवत्वमिति ॥ भाष्ये । प्रकाशेतुसुत्रावतरणेपूर्वाधिकरणे ज्ञानापेक्षयाभक्तेः ज्ञान्यपेक्षयाभक्तस्योत्कर्षश्चकथितः तस्योत्कर्षकथनस्यहेतुबोधनेन दृढीकरणार्थमिद्मधिकरणमारभ्यते इसेवमेतद्धिकरणं अवतारितम् ॥ तदनन्तरंतमेवमिति वाक्यमुपन्यस्यएतद्वाक्यतात्पर्यकथनप्रसङ्गे वेदाह-मेतंपुरुषंइति पूर्वोर्धवाक्यं निर्दिश्यएतद्वाक्यार्थप्रकाशनंकृतम् ॥ तत्रएतमित्यस्यार्थस्तु पूर्वमञ्जेजगत्कर्तृतयाउक्तम् इतिकृतः । तद्नन्तरं अहंवेदेत्यंशेनस्वस्यज्ञातृत्वमुक्तम् । ब्रह्मस्वरूपंच तमसः परस्तादित्यनेन अज्ञानात्परंउक्तम् आदित्यवर्णमित्यनेनचश्यामावदात-वर्णविशिष्टत्वमुक्तम् । एवंचैतादशश्चितिभिः सत्यादिलक्षणकजगत्कर्तृत्वादिविशिष्टबह्मस्व-रूपज्ञानेन मोक्षउच्यते । यमेवेतिश्रुतौतत्रोक्तप्रकारेणभक्त्येव्रवह्मलाभात्मकोमोक्षउक्तः । एवंचात्रमोक्षार्थज्ञानभक्तिसमुचयः आवश्यकः विकल्पोवाहत्येवं भवतिसंशयः । भक्तया मामभिजानातीतिवाक्येन गीतायांमुक्तिकारणतापुरुषोत्तमज्ञानस्यप्रदर्शिता ब्रह्मविदामोति इतिआनन्दवहीश्रुत्या अक्षरज्ञानंमुक्तिकारणतयोक्तमतोस्वापवर्गार्थ . विकल्पनीयेवा इतिद्वितीयः संशयः । विकल्पेदोषाष्टकमायातीति समुचयण्वसाध्विति उक्तिः । तस्मान्मद्रक्तियुक्तस्येतिवचनमुपस्थाप्य भक्तस्यज्ञानापेक्षानास्तीतिकथनेनसमुच-

यानावश्यकताप्रदर्शनम् । एवंप्रथमेकल्पे तमेवंयमेवेतिश्रुत्योः द्वितीयेकल्पे भक्तयामाम-भिजानातीति स्मृतिवचनस्य तस्मान्मद्भक्तियुक्तस्येतिस्मृतिवचनस्यच विरुद्धताप्रतीत्यास-मुच्चयविकल्पयोरेकतरानिर्धारात् वाक्यानामबोधकताप्रसक्तिः । तमेवमितिश्रतौभक्त्या मामभिजानातीतिस्मृतौच ज्ञानस्यमुक्तिहेतुतोक्तेः तत्त्वतोज्ञानंभक्तयैवभवतीति साधना-न्तरसाधितंज्ञानं अतात्विकतयानमुक्तिसाधनं इत्येवंज्ञानस्यतात्विकता मुक्तिसाधकताच भक्तयैव भवतीति भक्तिस्तुतावेवतसान्मज्ञक्तियुक्तस्येतिवचनतात्पर्यं तसात् ज्ञानेनैव मुक्तिभैवतीत्येवाभ्युपेयं नभक्तिसमुचयशंकापिकार्याइत्युक्तम् ॥ वस्तुतस्तु नायंपक्षः साधुः अनेकवचनविरोधात् तथापि तुष्यत्वितिन्यायेनाभ्युपेत्यखण्ड्यते - एवं भक्तित्यागेपीति-श्रुतौस्मृतौउभयत्रापिज्ञानस्यमोक्षहेतुत्वकथनात् नज्ञानंनचवैराग्यं इतिवचनस्यभक्तिस्तु-तौतात्पर्यं अतोन भक्तिसमुचयशंकाऽपितुज्ञानेनैवमुक्तिःसंभवति इत्येवंभक्तित्यागेन सर्व-विरुद्धवचनाऽविरोधसंपादनदुरायासे उपकान्तेपि नसर्वथासाफल्यमनुभवत्ययंपक्षः। ब्रह्म-विदित्यत्र अक्षरज्ञानं मुक्तिसाधनंद्दयते तमेवमित्यत्र उत्तमपुरुषज्ञानम्, अतःकतमञ्ज्ञानं मुक्तिसाधनं इत्येवंविचिकित्सापिशाचीकरालदंष्ट्रां प्रदर्शयन्ती पुनरुपतिष्ठतीत्युच्यते मुक्तिसाधकज्ञानविकल्पस्य दुर्वारत्वात् इति । श्रुतिप्रतिपादितत्वमुभयज्ञाने अविशिष्टं तसात् ज्ञानसमुचय एवाभ्युपेयः इति पुनराशंक्य निरस्यते, स्थानभेदेन फलभेदप्रतिपाद-नात् उभयज्ञानसमुचयोऽपि नवक्तुं शक्य इत्येवंरीत्या । पुनरपि फलभेदः अधिकारिभेद-मनुमापयति अधिकारिभेदेनच सर्वश्रौतसार्तवचनाविरोधः सन्देहादिसकलदोषनिवृत्तिः सर्वेषां श्रुतिस्मृतिवचनानां सर्वथोपपन्नताभवतीतिन्यर्थमेवगतेरर्थवत्वमित्यधिकरणं इति पूर्वपक्षमपुन्यस्य पूर्व ज्ञानमार्गीयज्ञानं पूर्णतया प्राप्तवतः पश्चात् भक्तिमार्गीयज्ञानप्राप्तौ यं यं वापि सारन् भावं इति भगवद्वचनेन पूर्वज्ञानस्य नैरर्थक्यमेवसिद्धं, अतः तत्र फलभेद-कथनमसंभावितमिति तादशस्याधिकारिणः -तमाद्यः परमांगतिं -यं प्राप्यननिवर्तन्तेत्यादि-वचनैः अक्षरे लयोङ्गीकार्यः उत यंयंवापीति वचनेन पुरुषोत्तमे लयोभ्युपेयः-एवंलयस्थान-निर्धारासंभवात् प्राप्ते संशये अधिकरणरचनावश्यकीत्युत्तरितम् । अपरंचयथा भक्तितः पुरुषोत्तमज्ञानं भवति तथा अक्षरज्ञानेनापि भवति इति कयाचिद्विधयाऽदृत्ययद्यधि-करणरचनासमर्थ्यते तदा तु ततो मां इत्याद्यक्तरीत्याभगवज्ज्ञानस्यैवप्रवेशसाधनता अस्मि-क्रिधकरणे निर्णीयते इत्येव वक्तव्यम् । तथाच तमेवेति श्रुतेः सावधारणत्ववत्-मत्कामा रमणं जारं मत्स्वरूपाऽविदोऽबलाः । ब्रह्ममां परमं प्रापुः सङ्गाच्छतसहस्रशः-इति कथनेन तदुपबृंहितायाः वरणश्चतेरपि सावधारणतुल्यत्वेन सर्वं वाक्यंसावधारणमिति न्यायेनापि वरणश्चतेरपि सावधारणतया मार्गद्वयज्ञानरहितानामपि भगवत्प्राप्तेः भगवद्वचनेनैवसि-द्धिरित्यतो ज्ञानसाधनत्वनिरूपकश्चितिवरोधः प्राप्नोतीति पुनरिप संदेहोपस्थितौ संशय-निराकरणार्थमिदमधिकरणमारभ्यतेति अधिकरणावस्यकता सुस्थिरैव । अतः पूर्वोक्तौ विषयसंशयौ च निर्वाधौ । तथाच कचिदित्यादि भाष्योक्तरीत्या मुमुक्षुप्रवृत्त्यसंभवे पुनः प्राप्ते पूर्वोक्तं ज्ञानभक्तयोस्तारतम्यं भक्तयुत्कर्षो दोषस्य कादाचित्कतानिणेतुमशक्येति पूर्वपक्षे प्राप्ते सिद्धान्तप्रदर्शनमुखेन पूर्वोक्तं ज्ञानभक्तयोस्तारतम्यं भक्त्युत्कर्षे च द्रवितुं

ज्ञानोत्कर्षप्रतिपादनतात्पर्यमाह इति भाष्यस्थाहशब्दाशयो प्रकाशेविवृतः । बुद्ध्यारूढता अत्रायमित्यादिना कियते । सर्वदा सर्वथानित्यायारीश्वरेच्छाया कार्यमात्रं प्रतिकारणत्वात श्रितिसिद्धेच्छापि जीवोन्निनीषाकारणीभृता सर्वथा नित्येत्यतः यमेवोन्निनीषतीति स्रष्टिपूर्वकाल एव भगवान यस यस जीवस यथा यथा विचारितवान तत्त्रथैव भवति अतः भगवद्विचारशरीरप्रविष्टोन्नयनकारणविमर्शे उपस्थिते पूर्वीदाहतवाक्यान्येव विमर्शपरिधि प्रविशेयः । पूर्वोदाहृतवाक्यविमर्शेतु ज्ञानभक्तिवरणभगवद्विषयककाम-रमणजारादिबुद्धीनां शास्त्रमुक्तिसाधनताया दर्शनात् मुक्तिसाधनाननुगमे सति मुमुक्ष-प्रवृत्युपरोधात् मुक्तिकथापह्नवो माभूदिति मुमुक्षुप्रवृत्तिसिद्धये मुक्तिसाधनाननुगमेहेतुः शास्त्रद्वारा अवस्यमेव वक्तव्यः । सर्वसाधारणहेतुना कार्यसिद्धौ मर्यादापदप्रयोगः लोके दृश्यते यथा एतावतिकृते एतावदीयते इतिराज्यमर्यादा। शास्त्रीप स्वकृतसेतुपरीप्सयाइति, सेतुः मर्यादा । तद्रहितानां ज्ञानभक्तिरहितानां इत्याद्यक्तातु पुष्टिरिति यावत् । पोषणं तद्नुग्रह इतिवाक्यात् । अनुग्रहश्चधर्मान्तरमेव नफलदित्सा, यस्यानुग्रहमिच्छामीति-वाक्यात् । कृपानुकम्पादिशब्दवाच्यत्वमप्यस्यैव । एवंसतिलोकवत्तु लीलेतिन्यायेन यं जीवं यस्मिन्मार्गेङ्गीकृतवान् तंतत्र प्रवर्तयित्वा तन्मार्गीयं फलं ददातीति फलदानरीतिः। अनयारीत्यैवददाति एवंचात्रापि उदितानुदितहोमिवद् व्यवस्था अतोऽधिकारिभेदात् सर्वेच्यवस्थितं भवतीतिसर्वं सुस्थम् । केवलमर्यादायां योवृतः तस्याक्षरे लयःभवति । पूर्वयो ज्ञानमार्गीयः तन्मार्गेणैवप्राप्तज्ञानः पश्चात् भक्तिमार्गे प्रविश्य भक्तिमार्गेण प्राप्तपुरुषोत्तमज्ञानः तस्यतु क्रमेण मर्यादायां पुष्टौ चाङ्गीकारः अतःतस्य प्रागक्षरेलयः ततउद्धृत्यपश्चात् पुरुषोत्तमेलयः (प्रवेशः) तेतु व्रह्महदं नीता इतिवाक्यात् एतत् श्रुतिद्वयोक्तम्पपन्नम् । एवंसाधितेसमन्वयेस्मृतिद्वयस्याप्युपपत्तिः <u>सुखेनोपपद्यतेति</u> इति-अतएव पुष्टिमार्गेतिपंत्तया भाष्येउक्तम् । अन्यथाहिविरोधः-इत्यंशंच्याक्वविन्ति-ननुसूत्रेकोवेतिः । विवरणपूर्वकं विपक्षेबाधकं विरोधमुद्धाटयन्ति=अत्रेदंबोध्यमिति । ब्रह्मनिरूपकवेदान्तवाक्येपुकचित् सृष्टिकर्तृत्वप्रशासितृत्वादिरूपं ब्रह्ममाहात्म्यं जीवातमनः परमात्माऽभेदं चोक्त्वा तादृशसृष्टिकर्तृत्वादिधमीविशिष्टजीवाभिन्नपरमात्मज्ञानं सुक्ति-साधनतयोक्तम् । क्विचचवरणेन स्वस्वरूपप्रदर्शनम् । क्विचचभक्तयेव मुक्तिरुच्यते तत्र प्रकरणभेदात्माहात्म्यज्ञानवतात्माऽभेद्ज्ञानेनाऽक्षरप्राप्तिर्भवति ॥ यदातुवरणेनभगवत्स्व-रूपदर्शनं तदातु भगवत्स्वरूपेदृष्टिगोचरेसितहृदयम्रन्थिभेदात् सुदृढस्नेहरूपभक्तिलाभेन पुरुषोत्तमप्राप्तिभवितिसायुज्यरूपा-लीलानुभवरूपावा । एवं चअक्षरेलयात्पूर्वंयदिवरण-सम्पत्तिः तदातुअक्षरज्ञानमपिधामात्मकभक्तोपास्याऽश्वरसाक्षात्कारसम्पादकतया पुरुषो-त्तमस्याऽक्षरप्रतिष्ठितत्वज्ञापकतयाच भत्तयंशज्ञानमुपकरोतीति अत्रापिपूर्वजाताक्षरज्ञान-चारितार्थ्यम् । यदातु अक्षरेप्राग्लयः पश्चात् वरणेनतत उद्धारः तदनु भक्तयापुरुषो-त्तमाऽपरोक्षसाक्षात्कारेण यथाधिकारं पुरुषोत्तमे प्रवेशः लीलानुभवो वा अस्मिन पक्षेऽपि प्राक्सम्पन्नमक्षरज्ञानं अक्षरेलयं सम्पाद्य चरितार्थमिति नकस्यापिवैय्यर्थ्यम् । किन्त्वेवसभयत्रापि पुरुषोत्तमप्राप्तिस्तु वरणेन वरणजनितभक्तयैववाभवति । वरणंकेवछ- ज्ञाने उपसंहर्तुमशक्यम् विद्याधर्मत्वाभावात् । तथाहिवरणश्रुतौजीवकृतसकलसाधना-लभ्यतायाविवक्षिततया परमात्मनः श्रवणादि विध्युक्तसाधनालभ्यतया तन्मात्रसाधन-कायां विद्यायां वरणोपसंहारस्य अशक्यता । एवंसाधनभेदः फलभेदं साधयतीति पूर्वोक्तोन्निनीषाश्रुतिसिद्धभगवद्विचारे श्रीतकर्मज्ञानभक्त्यादिसाधनानां वरणेतरसाधना-भावस्य श्रीतसाधनविरुद्धानां कामादीनामपिप्रवेशेन वरणेप्रकारभेदः सिद्धाति । स च प्रकारसाधनभेदः प्राणोक्तोपबृंहणैः विशेषतोज्ञायते इतिविसृश्य सूत्रकृता इदमधिकरणं प्रणीतमित्याशयेन पौराणवचनविरोधपरिहारचिन्तनमत्रकृतम्, न तु प्राधान्येन तेषां विषय-वाक्यतयोपन्यासः इतिवैदिकम्मन्यबहिर्भुखबोधनायवर्तमे ॥ वस्तुतस्तु सर्ववेदेतिहासाना-मिति इतिहासपुराणमिति वचनेनच श्रीमद्भागवतस्यासवैवेदेतिहाससारभूतत्वात् पंचम-वेदत्वाच वेदत्वमेव श्रीमद्भागवतस्थेति तद्वाक्यत्वेनापि विषयवाक्यत्वमुपपन्नतरमेवेति नसंशयलेशोपि॥ भावप्रकाशिकाकारैः एतदधिकरणं यथा विवृतं तदपि तेषां शब्दैरेवात्र लिख्यते । नन् ब्रह्मविदामोतिपरं तमेवं विद्वानमृत इह भवति नान्यः पन्था विद्यतेयनाय इत्यादी ब्रह्मज्ञाने सत्येव मोक्षः श्रान्यते, यमेवैषवृणुते तेन लभ्यः इत्यत्र तुवरणेसति आत्मलाभरूपो मोक्षः श्राव्यते, वरणं च स्वीयत्वेनाङ्गीकारात्मकं भक्तिमार्गे भवतीति भक्तौसत्यां तत् सिद्धाति इति भक्तेः समुचयो विकल्पोवेति संशये, एकादशस्कन्धीये मत्कामारमणं जारं मत्स्वरूपाऽविदोऽबलाः । ब्रह्ममां परमं प्रापुरिति भगवद्वाक्ये अविहितासक्त्या बोध्यते इति श्रुत्योः परस्परं विरोधात् भगवद्वाक्यस्यच तदुभयविरुद्धस्वात् नैकतरनिर्णय इति प्राप्ते आह-गतेरित्यादि । गतेः ज्ञानस्य अर्थवत्वं प्रयोजनवत्वमुभयथा मर्यादापुष्ट्याख्यमार्गद्वयेन एषउ एव साधु कर्मकारयति यमेभ्यो लोकेभ्यः उन्निनीषति इत्यादि श्रुतिभ्यो भगवान् सृष्टिपूर्वकाल एव एतेनैतत् कारयित्वा एतत् फलं दास्यामीति विचारितवान् अतः तथैव तेषां मुक्तिः। तत्र पूर्ववाक्योक्तरीत्या मुक्तिसाधनाननुगमे हेतुरवद्यं वक्तव्यः । अन्यथा सन्देहानपायान्मुमुक्षुप्रवृत्तिव्याघाता-पत्तेः ॥ अतस्तद्भावाय पुष्टिमर्यादारूपमार्गद्वयं हेतुत्वेन वक्तन्यम् । तत्र शास्त्रविहित-ज्ञानभक्तिसाधनेन सुक्तिः मर्यादा, तद्गहितानां अपि कृपया तद्दानं पुष्टिः। इदं च लोकवत्तु लीलाकैवल्यं इति न्यायात् सिद्धम्। अतोयं जीवं यस्मिन् मार्गेङ्गीकरोति तं तत्र प्रवर्तियित्वा तदीत्या तस्मै तत्फलं प्रयच्छतीनां नानुगमदोषः नवा मुमुक्षुप्रवृत्तिन्याघातः । अधिकारिभेदादेव व्यवस्थितिसौकर्यात् । अत्रार्थापत्तिं प्रमाणयति-अन्यथा हि विरोध इति । हि यतो हेतोः अन्यथा मर्यादापुष्टिमार्गभेदेन व्यवस्थाया अकथने विरोधः पूर्वोक्तश्चितिस्मृतीनामापतेत् । अतस्तद्भावान्यथानुपपत्त्या एवमङ्गीकार्यं इत्यर्थः ।



### तमेवं नायमात्मेत्यादिश्वतीनां विरोधपरिहारः अक्षरियामित्यधिकरणे भाष्ये प्रकाशे च ।

भक्तिरेवमुक्तिकारणं इति प्रासङ्गिकविचारेण पूर्वाधिकरणे दृढतया प्रतिपाद्य दार्ढ्यन मिक्कारणताभक्तेरेवशास्त्रे दृश्यते तस्मात् भक्तिरेवावश्यमनुष्टेयेति सिद्धति। एवंचमिक्त-हेततयाश्रत्यन्तरोक्त अक्षरज्ञानस्य कागतिरिति आकांक्षायां तत्प्रकारं विचारियतं अधिक-रणमारभते इत्याशयेन विषयसंशयौ पूर्वपक्षकुक्षिविनिविष्टावेवेति पूर्वपक्षनिरूपणेनैवसूत्र-मवतारयन्ति नन्वित्यादि । भगवद्विषयाणां श्रवणादिधर्माणां इति भाष्यस्थभगवद्धर्माणां इत्यस्यार्थः । अत्रपरंब्रह्म एतद्योध्यायति रसति भजति सोमृतो भवति-तमेवविदित्वा अतिमृत्युमेति नान्यःपन्थेति एतद्वाक्यद्वयं विषयवाक्यम् । तथाचज्ञानभत्तयोः मुक्तिसा-धनत्वं कथंइति कस्यचेति विषयः । ज्ञानभत्तयोरुभयोरि परममुक्तिसाक्षान्मुख्यसा-धनता एकस्यवा ? अस्मिन्निप ज्ञानस्य भक्तेर्वापरममुक्तिसाक्षान्मुख्यसाधनता ? अक्षर-ज्ञानमपि अक्षरप्राप्तिसाधनं परप्राप्तिसाधनंवा? एतौविषयसंशयावत्रपूर्वपक्षकुक्षिविनि-क्षिप्ताविति उद्घाटितौ । अत्रोच्यते इत्यन्तभागेन विषयसंशयतद्वीजानां निर्देशः, श्रुतित्वाविशेषादित्यनेन पूर्वपक्षोक्तिः । ज्ञानभक्तयात्मकोऽभयसाधनयोः मुक्तिसाधक-तया श्रौतत्वस्याऽविशिष्टत्वात् मुक्तिकारणवैजात्यं प्रामाणिकमेवाङ्गीकरणीयम्, कारण-वैजासं कार्यवैजासं साधियष्यसेव, किन्तु मुक्तेः-भूयश्चान्ते विश्वमायानिवृत्तिः-इत्यादि-वचनैः मायानिवृत्तिरूपतया उभयसाधनसाध्यमुक्तौ वैजात्यस्य (तारतम्यस्य) अभ्युपगमः असम्भावितएव मायानिवृत्तेः उभयत्रापि साम्यात्, एवंकारणवैजात्येपि कार्यवैजात्यं नास्तीत्येकाऽनुपपत्तिः, किंचज्ञानकारणत्वबोधकश्चतेः यथासावधारणता नतथा भक्ति-कारणत्वप्रतिपादकश्चतेः सावधारणता, अन्यच भत्तया मामभिजानातीति वचनेन भक्तेः ज्ञानाभिव्यक्तयाचारितार्थ्यात् गतेरर्थवत्वाधिकरणे मर्यादामार्गे ज्ञानस्यसुक्तिसाधनताप्रति-पादनाच परंपरयेव मुक्तिकारणतां आदाय भक्तिकारणतानिरुपकवचनसमर्थनं आवश्यकं इति ज्ञानेनैव मुक्तिभीवतीति अङ्गीकरणीयम् । एवंचकारणवैजात्यपि कार्यवैजात्यं भक्तेः मुक्तिकारणताप्रदर्शकवचने अवधारणाभावः भक्तेः ज्ञानजननेन चरितार्थतया अन्यकार्योत्पादनानावश्यकतादिसकलानुपपत्तिनिरसनं भवतीति पूर्वपक्षे प्राप्ते उत्तरमाह-ज्ञानसाधनत्वेनेति । तथाहिपूर्वाधिकरणेपूक्तं हृदिकृत्वामुक्तेः ज्ञानसाधनत्वनिरूपक-श्रुतितात्पर्यं निरूपयन्तः फलरूपभक्तिप्राप्तिस्वरूपयोग्यतासम्पादकत्वेन अक्षरज्ञानस्य परम्परया मुक्तिकारणत्वमाह । सावधारणवाक्यसिद्धत्वात् ज्ञानेनैवसुक्तिभवतीति पूर्वपक्षनिरासेतुशब्दः । पूर्वपक्षनिरासंज्ञानकारणत्वनिरूपकश्चतितात्पर्यनिरूपणमुखेनोप-पादनपूर्वकं उच्यते-वाजसनेयकेत्यारभ्य मुक्तिरितिभाव इत्यन्तम् । सकलसन्दर्भतात्पर्य-मयमर्थेत्याहुः । अस्थृलादिवाक्योपसंहारे यएतद्विदित्वेति श्रुत्या अक्षरवेत्तुः ब्रह्मत्व-मुक्त्वा अथपरेति वचनेनपरविद्याया अक्षरज्ञानजनकत्वं चोक्त्वा इष्टप्राह्युपायरूपे ज्ञानमार्गे अस्थूलत्वाद्दयत्वादि गुणकाऽक्षरज्ञानान्येवद्ष्ष्प्रापकाणि निरूप्यन्ते नतुपुरुषो- त्तमविषयकाणि इतिज्ञानविषयविशेषणबलानिश्चीयते । अक्षरज्ञानफलविचारेत फल-बोधकश्चतिस्मतिवचनानां विचारे अक्षरसायुज्यपरसायुज्यरूपफलद्वयं दृश्यते, तत्फलद्वयं किंतरतमभावपूर्वकं भवति तारतस्यविरहेण भवति समुचित्य भवति विकल्प्य भवति सक्लाक्षरज्ञान्यधिकारिभोग्यंभवति अमुकाधिकारिमात्रभोग्यंभवति अधिकारिभेदोपि किंसाधनैक्ये भवति साधनप्रभेदे भवति साधनप्रभेदोपि अधिकारिभेदेन भवति विकल्पतो भवति इत्याद्यनेकप्रश्लोपस्थितिरत्रभवति । उत्तरविचारेत अक्षरप्रयोह-भयोरपि श्रतौसावधिनिरवधि आनन्दरूपतया आनन्दवत्वेनच प्रतिपादनात् उभयप्राप्तिः तरतमभावेन भवति इतिअभ्युपेयमेव । उभयप्राप्तौ तारतम्याङ्गीकारेतु समुचयोपि नप्रतिपादनार्हः । नह्येकेनैवाधिकारिणा गणिताऽगणितानन्दानुभवो युगपदेवाऽनुभवितुं शक्यः, पुरुषः सपरः पार्थे भक्तयालभ्यः त्वनन्यया। भक्तयात्वनन्यया शक्यः, नायंसुखापो भगवान्, ज्ञानिनां चात्मभूतानां यथाभक्तिमतामिह। केवलेनहि भावेन, नायमात्मेत्यादि-वचनानि यदि नोपलभ्येरन् विकल्पः प्राप्तावसरो भवेदपि, किन्तु पूर्वनिर्दिष्टानेकवचनो-प्लिडिधः-विकल्पावसरमपिरुणिद्धः । तमाहः परमांगतिम्, यद्गत्वाननिवर्तन्ते-ब्रह्मविदा-मोति परं इति एकस्यैवाक्षरज्ञानरूपसाधनस्य फलमेदोपलब्धिरेव अधिकारिभेदं साधन-विनियोगपरंपरां अधिकारिविशेषस्य इतरवरणभत्तयात्मकसाधनसमुचयमपि अनुमा-प्यति । एतेन अधिकारिभेदोपि साधनैक्येत्यारभ्य विकल्पतो भवति इत्यन्तं यत पृष्टं तद्प्यत्तरितं परप्राप्तिरूपफलस्य भिन्नाधिकारिभोग्यताया भिन्नसाधनकतायाः प्रमाणतो प्रतीतेः । सर्वमेतत् पूर्वोक्तं मनसि निधायोक्तं तत्फलविचारे चेत्यारभ्य फलत्वेनोच्यतेत्यन्तम् । यद्यप्यत्राक्षरविद्रोपरप्राप्तिरेवफलतयोच्यते तथापितत्फलेत्यत्र तच्छन्दस्य अक्षरप्रतिपादकत्वात् तत्फलेत्यस्य अक्षरज्ञानफलेत्यवार्थोङ्गीकरणीयः तथाच अक्षरज्ञानफळं उभयथाकेवलेनसमुचितेनाक्षरज्ञानेन तमाह्रित्यादिवचनैः दृश्यते गतेरर्थ-वत्वमित्यत्रप्रपंचितंचेतितदनपहुत्य अस्मत् प्रदर्शितरीत्यैव तत्फलविचारे चेत्यस्याः पक्तरर्थो विधेयः। नच अक्षरपरयोरैक्यमङ्गीकृत्य ब्रह्मवित् ब्रह्मप्राप्तोतीति ब्रह्मविदाप्तोति इत्यस्याः श्रुतेरथीं प्राह्यः तथा सित ब्रह्मचेदब्रह्मैव भवति इतिवत् ब्रह्मवित् ब्रह्मप्रामोति इत्येवमेव श्रुतिपाठोपलब्धः स्यात् किन्तु एवं पाठानुपलब्ध्या परपद्प्रयोगेण च अक्षरपरयोरैक्यम-स्वीकार्यम् । ब्रह्मवित् ब्रह्मप्रामोतीति श्रुत्यर्थोप्यप्राह्मः । अपरंच अक्षरात् परतःपरः इति श्रुतिविरोधेनापि एवंश्रुत्यर्थोऽप्राह्यः । नचिद्वयोद्यमूर्तइत्यत्र अक्षरपदेन प्रकृतिः जीवात्मा वा गृह्यते इति सांप्रतम् । प्रकृतविरोधात्, अत्रजगत्कारणरूपचैतन्यस्यैव प्रकृतत्वात् । तथाच अन्यक्तोक्षर इत्युक्तः तमाहुःपरमां गतिम्, यंप्राप्य ननिवर्तन्ते तद्धाम परमंमम । कूटस्थोक्षर उच्यते इतिगीतोपबृंहित एवाऽक्षरो प्राह्यः । तस्माचाक्षरात् परः पुरुषोत्तम एवेति गीतास्थ अक्षरादिप चोत्तम इति वाक्याबिश्चीयते, अतः तत्प्राप्तेरेव फलत्वं निश्चितम् । परप्राप्तिकारणविचारेतु यद्यपि परप्राप्तिः वरणेन वरणजनितभक्त्यैव वा भवति, किन्तु ब्रह्मविदिति श्रुत्यायोवेदेति तद्विवरणश्रुत्याच प्राप्नृविशेषणत्वेन अक्षरज्ञानमुक्तं अतोनसाक्षात् परप्रापकमक्षरज्ञानं अपितुपरप्राप्तिस्वरूपयोग्यतासम्पादकमेवाक्षरज्ञानं

परम्परयैवपरप्राप्तिम्पकरोति। वरणजनितभक्तेः भक्तिमार्गीयत्वात् वरणस्ववा साधनत्वं तु गीतायां भक्ता मामभि इति वाक्ये भक्तयेतितृतीयया उच्यते, मामित्यनेन भक्तिन्यापार-भूतं पुरुषोत्तमज्ञानमुक्तं न अक्षरज्ञानम् । परायया तद्क्षरमधिगम्यते इत्यत्र अधिगम्यते इत्यस्य प्राप्त्यर्थकत्वाङ्गीकारोपि अक्षरप्राप्तिरेवतेन उक्ता भवेत् सा च ब्रह्मवेद ब्रह्मेव भवति इत्यत्रोक्तेव । एवमपि भक्ता मामभीति वाक्यात् पूर्वं यत् - ब्रह्मभूतः प्रसन्नात्मान शोचित नकांक्षति। समः सर्वेषु भूतेषु मद्गक्तिलभते परां॥ इति वाक्यं तस्मिन् या ब्रह्मभूतस्य भक्तिलाभोक्तिः तत्रब्रह्मभूतेलानेन आनन्दाविर्भावात्मकस्वरूपलाभरूपो ब्रह्मभावउक्तः। आनन्दाविभीवस्तु अविद्यानाशजन्यः अविद्यानाशोपि अक्षरज्ञानजन्यः, एवं च परप्राप्तिपूर्व-कक्षारूपत्रह्मभावे एव अक्षरज्ञानं विश्राम्यति । तेनाक्षरप्राप्तेः मुक्तित्वंयत् भक्तिमार्गे उच्यते तत् अक्षरस्य पुरुषोत्तमपरमधामत्वेन पुरुषोत्तमाविनाभावात् एवोच्यते । अत्रेद-माकृतम् । यद्यप्यक्षरप्राप्तेः मुक्तित्वं ज्ञानभक्तयात्मक उभयमार्गे प्रथितम् । तथापितत् भिन्नभिन्नदृष्ट्या विभिन्नविभिन्नरीत्या च । ज्ञानमार्गे अक्षरसायुज्यमेव परममुक्तिः न ततो अधिकतयाकापि उत्कृष्टास्थितिः । अतोज्ञानमार्गेज्ञान्युपास्याक्षरे प्रवेशात्मकसायुज्यमेव परमकाष्टापन्नमुक्तिरूपम्, न ततोधिकं किंचित् इति ज्ञानमार्गेपरममुक्तिदृष्ट्या मुक्तिपद्-प्रयोगः । भक्तिमार्गे न तथा तत्रतु परममुक्तिः पुरुषोत्तमप्राप्तिः सापिलीलानुभवरूपैव । यत्र प्रवेशात्मकसायुज्यरूपापुरुषोत्तमप्राप्तिरपि नप्रामुख्यमनुभवति मध्यमफलतैवतस्याः अङ्गीकियते तत्राक्षरप्राप्तेःपरममुक्तित्वस्य चर्चेवका अतःपुष्टिभक्तिमार्गे अक्षरप्राप्तेः मुक्तित्वं पुरुषोत्तमाऽविनाभूततल्लीलाधामात्मकभक्तोपात्याक्षरप्राप्तिदृष्ट्यैव । अत्रायं क्रमः प्रथमतो ज्ञान्युपास्याक्षरा-ऽपरोक्ष-ज्ञानं तद्नुकदाचित् अक्षरे लयः भवतिकदाचित् लयंविनापि ब्रह्मभावप्राप्तिः भवतितत्रलीनस्य अनुम्रहेण उद्धारः पश्चात् विशेषानुम्रहपूर्वकं वरणंभवति वृतेसित भक्तिलाभः प्राप्तभक्तेःप्रथमंभक्तोपास्याक्षरसाक्षात्कारः तद्नु ऊर्जितभक्तयापुरुषो-त्तमापरोक्षसाक्षात्कारः, प्राप्तब्रह्मभावस्थापि पश्चात् विशेषानुम्रहेणवृत्तत्वं भवतिवृतेसति भक्तिलाभमारभ्यपुरुषोत्तमसाक्षात्कारपर्यन्तंपूर्वरीत्याब्रह्मानन्दादुङ्गतोपासकवदेवभवति । ततो यथाधिकारं पुरुषोत्तमचरणकौस्तुभालकेषु प्रवेशः लीलानुभवो वाकेवलदुर्शकरूपेण लीलादर्शनं वा दासदासीसुहदादिभेदेन लीलोपयोगित्वं लीलासम्बन्धित्वं वा लीलामध्य-पातितयाभवति । नन्वेवमक्षरज्ञानिनोपि विशेषानुग्रहेण भक्तिलाभानन्तरं यदिधामप्राप्तिः तर्हि ब्रह्मवेद ब्रह्मैव भवति इत्यत्रोक्त एवकारः ( अवधारणात्मकः ) न्याकुण्येत अस्मिन् पक्षे धामप्राप्तिरेव जातानब्रह्मभावोल्ब्ध इतिचेत् श्रुणु-धामात्मकाक्षरप्राप्तिपक्षेपिमृत्युदुः-खातिक्रमेण पुनरावृत्त्य भावेन अक्षरात्मकदिन्यशरीरप्राप्त्या ब्रह्मभावएवभवति इति ब्रह्मे-वेत्यवधारणात्मक एवकारः नकथंचिद्पि व्याकुप्यते । एवं पुरुषोत्तमाक्षरज्ञानप्रतिपादक-श्रुतिस्मृतिवचनयोरविरोधेसित अक्षरविषयिणीनां धियां मुक्तिसाधनेषु गणना श्रुतौ यादृश्यते सा सामान्यतद्भावाभ्यां हेतुभ्यां एव ॥

किं सामान्यमित्याकांक्षायां पुरुषोत्तमसम्बन्धिसम्बन्धः पुरुषोत्तमसम्बन्धिसम्ब-न्धित्वं वासामान्यमिति ज्ञेयम् । पुरुषोत्तमसम्बन्धिसम्बन्धे मुक्तिरितितु भक्तसङ्गे सत्सङ्ग-

लब्धया भक्तया मियमांयउपासिता । सबैमे दर्शितंसद्भिः अञ्जसाविन्दते पदम् । इति वचनेन सिद्धम्। सचपुरुषोत्तमसम्बन्धिसम्बन्धः तद्दामरूपाक्षरज्ञानेप्यस्तीति सामान्यम्। मर्यादामार्गेऽङ्गीकृतानां इत्याद्यक्तरीत्या तद्वावो ब्रह्मभावः ताभ्यां हेतुभ्यां अक्षरज्ञानानां मुक्तिसाधनेषुप्रवेशोस्ति । आदितएव पुष्टिभक्तिमार्गेङ्गीकृतानांभक्तानां पुष्टिभक्तिमार्गीय-अक्षरज्ञानानां मुक्तिसाधनेगणनापुरुषोत्तमसम्बन्धिसम्बन्धरूपसामान्यदृष्ट्या भवति । आदितः मर्यादामार्गेऽङ्गीकृतानां पश्चात् अनुग्रहिवशेषेण भक्तिमार्गेप्रविष्टानां पुष्टिभक्तानां पुष्टिभक्तिमार्गीयदृष्ट्या अक्षरज्ञानानां मुक्तिसाधने गणना तद्भावहेतुदृष्ट्या भक्तिप्राप्तिपुरुषोत्तमप्राप्तिस्वरूपयोग्यतासम्पादकतया भवति । अक्षरज्ञानस्य मुक्तिसाधन-तावच्छेदकं रूपं पुरुषोत्तमसम्बन्धिसम्बन्धित्वं इति ज्ञापनाय प्रथमोहेतुः सामान्यपदेन गृहीतः । वेदान्तिमतेमुक्तेः ब्रह्मलाभरूपतायाःनिश्चितत्वात् ब्रह्मलाभस्य अक्षरप्राप्ति-पुरुषोत्तमप्राप्तिरूपोभयात्मकत्वात् ( निरतिशयसंक्षिप्तपद्धत्याएतदुक्तम् । विस्तृततया लोकवेदातीतपुरुषोत्तमलाभलोकवेदप्रथितपुरुषोत्तमला**भ** नारायणलाभव्यूहलाभरामाद्यवतारलाभभक्तोपास्याक्षरलामत्रिमूर्सन्तर्गतविष्णुलाभज्ञान्यु-पास्याक्षरलाभादिरूपतया अनेकात्मकत्वात् इत्येव वक्तन्यम् । अत्रादिपदेन अलौकिक-सामर्थ्यसायुज्यसेवोपयोगिदेहादिरूपेण लाभः सालोक्यादिरूपेण लाभश्रोक्तः)पुरुषोत्तम-स्याक्षरात् परत्वस्य श्रीतसार्ववचनैः श्रुतत्वाच परामुक्तिःपुरुषोत्तमप्राप्तिरेव । अतोऽक्षर-ज्ञानानां अक्षरप्रापकत्वेन ज्ञापकत्वेनवानपरममुक्तिकारणता किन्तूक्तरीत्या पुरुषोत्तम-सम्बन्धिसम्बन्धितया भगवद्धामज्ञापकतया परममुक्तिकारणतानिश्चेया । वस्तुतस्तु पुरुषोत्तमप्राप्तिरिति । दृष्टान्तमवतारयन्ति नन्वक्षरस्येत्यादि । तन्नैव लय इति ब्रह्मेव भवति इत्यवधारणात् अक्षर एव लयः । मुक्तिलाभ इति ब्रह्मविदाप्नोति परमिति श्रत्युक्तपरप्राप्तिसाधनीभृतभक्तिलाभः।

हेतुमिति भगविद्च्छारूपम् । अग्रिमोग्रन्थः निगद्च्याख्यातः । तथाच भगविद्च्छयैव विशेष इत्यर्थः । सूत्रोक्तसम्मतिं विवरणार्थमवतारयन्ति—नतु श्रवणादेरित्यादिः । सविवरणमुच्यते—तत्रेत्यादि । गीताया अष्टमाध्याये । वैलक्षण्यमिति । साधनसौकर्यं पुरुषोक्तमग्राप्तिरूपफलोत्कर्षरूपं वैलक्षण्यं चेति । स्वस्यवक्तुमिति गीतायां अष्टमाध्याये अक्षरनिरूपकप्रकरणे—अक्षरस्यपरमगतित्वं स्वधामत्वंचोक्त्वा पुरुषःसपरःपार्थभक्त्या लभ्यस्त्वनन्यया इति वचनेन परस्यभक्तयैकलभ्यत्वं यद्वक्ष्यित तत् अक्षराद्विचोक्तमः इति वाक्यान्तरेणअक्षरादुक्तमत्वेनसिद्धेस्वस्मिन् स्वपरमाभिन्नेनारायणण्वविश्राम्यतिइति स्वस्ये-वोच्यते, वाधकाभावेस इतितच्छब्देन सिन्नहितपरामर्शाच स्वस्येवस इत्यनेनप्रहणं भवति इत्युक्तं—स्वस्यवक्तुमित्यन्तेन । अत्रेति । सहस्रयुगेत्यादिप्रन्थे । गीतायांअक्षरशब्देन जीवः मुक्तजीवोवाउच्यते इतिमतान्तरमुत्याप्यनिरस्यते—एतेनेत्यादि । क्षरःसर्वाणिभूतानि इति वाक्यान्तरसिद्धं भूतप्रामं व्यक्तकोटौ निवेश्य ततःपरत्वकथनेनेत्यर्थः । हेत्वन्तरमुच्यते यं प्राप्येति । तथाचभूतप्रामपदेनजडान् गृहीत्वा अक्षरपदेन जीवप्रहणे पुरुषोक्तमधामत्वा-संभवः । किंच नित्यमुक्तत्वापत्त्या शास्रवेष्यत्वापत्तिरूपोभयदोषप्रसिक्तभवेत् अतोगीतायां अक्षरपदेन जीव उच्यतेतिमतमयुक्तम् । अस्मादेवसन्दर्भात् अन्यद्यत् अर्थचतुष्टयं सिद्धं तदुक्तम् इतएवेत्यादि त्रेयइत्यन्तम् । इतएवेति । अक्षरस्य भगवद्दामत्वादेव । इत्यर्थोज्ञेय इति । तमाहुः परमांगतिम् सयाति परमांगतिम्, इत्युभयत्रापिपरमां गतिं इत्येकशब्दा- उज्ञेयं इत्यर्थः । तथाच अक्षरस्यपुरुषोत्तमसम्बन्धित्वेसत्यपिनपुरुषोत्तमप्राप्तिहेतुत्वम् । पुरुषोत्तमप्राप्तिहेतुत्वच्छेदकस्य अनन्यभक्तित्वस्य अक्षरे अभावात् इत्यवमेतेनसन्दर्भण साशंकानिवारिताअतोनकार्या ॥ ननुश्चतौ अक्षरात् परत्वमेवपुरुषस्योच्यते न तु अक्षरेस्थि- तत्वं परस्याक्षरेस्थितिः यदि उच्येत स्वप्रतिष्ठितत्वं हीयेतेतितद्धामपरमंममेति गीतावाक्य- मन्यथाव्याख्येयम्, इत्याशंक्याहुःकिंचेत्यादि । अस्याश्चतौ सर्वाधारत्वं सर्वदेवनिषदनस्था- नत्वं सर्वात्मकत्वं च पादत्रयेणोच्यते तुरीयेतदाधारउच्यतेतस्यार्थमाहुःअत्रत्यादि । भक्त- हृदयाकाशस्थैवपरमन्योमपदेन परामर्श इत्यत्रप्रमाणमुच्यते अतप्रवेत्यादिना । अस्तुनाम भक्तहृदयाकाशे प्रकाशमानत्वं अक्षरस्य तथापिलोकात्मकताकथम्, अतआहुः यदित्यादि । तथाच प्रजापतिलिङ्वात् अक्षरस्य लोकात्मकता ग्राह्या इत्यर्थः ।

उक्तोर्थः पुराणेनोपबृंद्यते अतएवेत्यादिना । इतोपि शुक्रवाक्यादपीत्यर्थः । तथा च श्रुतौ पुराणेच तथासिद्धत्वात् उक्तोभयप्रमाणोपवृंहितं भगवद्गीतावचनं नान्यथानेतुं शक्यं इत्यर्थः । स्वप्रतिष्ठताहानिं परिहरन्ति एवंसतीत्यादिना । छान्दोग्ये स्वेमहिम्नि प्रतिष्ठित इतिकथनात् तैत्तिरीये ब्रह्मपुच्छमितिकथनाचाऽक्षरस्यभगविद्वभृतितया भगवद्भिन्नत्वात् चरणरूपतयाभक्तिसामान्याच भगवतअक्षरे स्थितावपि नस्वप्रतिष्ठितत्वहानिः। अक्षरस्य स्वामिनस्वायुतसिद्धधर्मभूतसिच्दानन्दांशत्वमेवेति सर्वथा स्वाभिन्ने अक्षरे प्रतिष्ठितत्वं अपिस्वप्रतिष्टितत्वं एवातो अक्षरस्यलोकात्मकतापिसर्वथाश्चत्यविरुद्धेति निरवधैव। एवमत्र मुक्तिस्वरूपं अस्थूलत्वादयोधर्माःसफलाविचारिता । रसतिभजतिइत्यादि श्रुतिःभजनादि-धर्मानाचरणीयत्वेनबोधयतीति बोधकताप्रकारश्चोक्तः । तेनभगवत्प्राप्तिप्रेप्सनाभक्तिरेव कार्या नतु पूर्वकक्षायांविश्रान्तव्यम्, द्वितीयस्कन्धे भगवान् ब्रह्मकारस्न्येनेत्यत्रभक्तावेव श्चितितात्पर्यस्यनिर्धारितत्वात् गीतायांद्वादशाध्यायेपि मच्यावेश्य मनोयेमां इत्यादिना स्वोपासनयैवशीघ्रं सुखेनस्वप्राप्तिकथनात् अक्षरोपासकस्यदुःखेन स्वप्राप्तेरुक्तत्वात् भक्तेरे-वावश्यकत्वं सिद्ध्यति । अत्राक्षरस्य गणितानन्दत्वात् ब्रह्मविदामोतिपरं इत्यत्र पुरुषोत्तम-ज्ञानस्य भत्तयामामितिगीतावाक्ये तद्रकेः औपसद्वदिति दृष्टान्ते इच्छाया एवप्राधान्य-बोधनेन परंपरया कर्मणोपि कचित् प्रापकत्वसूचनात् क्रियया ज्ञानेनभक्त्याइच्छयाच सायुज्यप्राप्तिबोधकं दोभिश्चतुर्भिः विदितमितिविशेषणमपि प्रतिपादितमितिज्ञेयम् ॥



#### अस्याधिकरणस्य भावप्रकाशिकायां उक्तं विवरणं भावप्रकाशिकास्थशब्दैरेवोद्धियते।

अथर्वोपनिषत्सु भजति सोऽमृतो भवति इति भक्तेर्मुक्तिसाधनत्वं श्राव्यते श्रत्यन्तरे त तमेव विदित्वा इत्यादौ ज्ञानस्य तत्र कस्य गुणभावः कस्य मुख्यतेति संशये श्रतित्वा-विशेषात उभयोः कारणत्वे हेत्वनुबद्धस्य कार्यवैजात्यस्यापातान्मकौ च तदसंभवाद्यक्या मामभिजानातीति भगवंद्वाक्ये भक्त्या ज्ञानजननकथनेन भक्तेर्ज्ञानं जनयित्वोपक्षयात् ज्ञानेनैव मुक्तिरिति प्राप्तम् । तत्राह-अक्षरेत्यादि । तुः पूर्वपक्षनिरासे अक्षरियाम्-एतद्वैतदक्षरं गार्गि अस्थूलमन्णु, अथपरा यया तदक्षरमधिगम्यते यत्तदृहश्यम-ग्राह्मम्-, इत्याद्यक्तानामक्षरविषयकज्ञानानां अवरोधः मुक्तिसाधनेषु प्रवेशः गणनं सः सामान्यतद्वावाभ्यां, पुरुषोत्तमसम्बन्धिसम्बन्धे मुक्तिरिति पुरुषोत्तमसम्बन्धिसम्बन्धितं सामान्यम् । तद्भावो ब्रह्मभावः ताभ्यां हेतुभ्याम् । अयमर्थः । ब्रह्मविदामोति परं इत्यत्राक्षरविदः परप्राप्तिः फलत्वेनोच्यते, परश्च पुरुषोत्तम एव अक्षरात्परतः परः इत्यस्याः श्रुतेः अक्षरादिप चोत्तमः इति गीतावाक्येनोपवृहणात् च भगवानेव परः इति तत्प्राप्तिरेव परममुक्तिः । अञ्यक्तोक्षर इत्युक्तः तमाहुः परमां गतिम्, यं प्राप्यन निव-र्तन्ते तद्धाम परमं मम इति गीतावाक्यात् अक्षरं तद्धामत्वात् तत्सम्बन्धि तद्धिषयकं च ज्ञानं पुरुषोत्तमसम्बन्धिसम्बन्धि । किंच भक्तिस्तावत् ब्रह्मभावोत्तरंभवतीति गीताया-मक्तम् । ब्रह्मभूतः प्रसन्नात्मा न शोचित न कांक्षति । समः सर्वेषु भूतेषु मद्गिक्तं लभते पराम इति । ब्रह्मभावश्राक्षरज्ञानेनाविद्यानाशे सति भवति । तथा च पुरुषोत्तमज्ञान-व्यापारकभगवत्त्राप्तिरूपमुक्तिकरणभूतायां साधनसम्पत्तौ स्वरूपयोग्यतामक्षरज्ञानानि संपादयन्तीति मुक्तिपूर्वकक्षाविश्रान्तत्वात् मुक्तिसाधनेषु तदवरोधाद्वक्या मामभिजा-नातीति पुरुशेत्तमज्ञानमादाय पूर्वपक्षोऽसंगतः । नन्वक्षरस्याऽविशिष्टत्वात् तदुपासकानां मध्ये केषांचिदक्षरे एव लयः केषांचित् गीतोक्तरीत्या भक्तिलाभः इति फलवैजात्यं कथमुपपद्यते इत्याशंक्य तत्र हेतुं दृष्टान्तेनाह औपसद्वदिति । उपसद् इदं औपसदं तद्वत् उपसदाख्ये कर्मणि धौवाज्यात् सुचि चतुरवत्तं चमसे वा पंचायत्तं यदाज्यं तत्तानूनप्त्रमित्युच्यते, अनाधृष्टमस्यनाधृष्यं इति मन्नेण षोडशर्त्विजोऽनुमे दीक्षामिति मञ्जेण यजमानश्चमसमवस्पृशति तत्तानूनप्त्रस्पर्शाख्यं कर्मौपसदम् , तत्रविशेषः श्रुतौ कल्पे चोच्यते । तत्समवमृशन् यं ऋत्विजं कामयेतायं यज्ञयशसमृच्छेदिति तं प्रथम-मवमर्शयेत् इति । अत्र सर्वेषां ऋत्विजां तानूनिष्त्रित्वे समानेपि यस्मिन् यजमानस्य यज्ञयशोदानेच्छा तत्रैव तथा कृतिः नसर्वेषुतद्वत् । तथा च तत्र यथर्तिजामविशिष्टत्वेपि यजमानेच्छाफलवैजात्यनियामिका तथात्रभगवदिच्छेति तया तथेत्यर्थः । ननु श्रवणादीनां यथापुरुषोत्तमसम्बन्धित्वे तत्प्राप्तिहेतुत्वम् , तथा अक्षरस्याप्यस्त्विति शंकायां सा न कार्या इत्येतदर्थं सम्मितमाह-तदुक्तमिति । भगवद्गीतासुक्तमित्यर्थः । तत्र हि यदक्षरं वेदविदो वदन्ति इत्यादिना सयाति परमां गतिम् इत्यन्तेनाक्षरपाह्युपायं उक्त्वा अनन्य- चेताः सततं इत्यदिना स्वप्रास्युपायं स्वस्य तद्वेलक्षण्यं चोक्त्वा स्वस्य भक्तयेकलभ्यत्वं स्वस्वरूपं च वकुं पूर्वं क्षराक्षरयोः स्वरूपं कथयन् यं प्राप्य निवर्तन्ते तद्धाम परमं मम इत्यनेनाथक्षरस्य ज्ञानिमुक्तिस्थानत्वं स्वधामत्वं चोक्त्वा पुरुषः सपरः पार्थं भक्तया लभ्य-स्वनन्यया। यत्यान्तःस्थानि भूतानि येन सर्वमिदं ततम् ॥ इति भक्त्येकलभ्यत्वं परत्वं सर्वभूताधारत्वं सर्वविस्तारकत्वं च स्वस्योक्तवान् । अतः पुरुषोत्तमसम्बन्धित्वमात्रं नतत्प्राप्तिहेतुतावच्लेदकम् । किन्तु पुरुषोत्तमसम्बन्धिभक्तित्वम् , तचाक्षरे नास्तीत्यतः तथानेत्यर्थः ॥



चिन्तासन्तानहन्तारो यत्पादाम्बुजरेणवः ।
स्वीयानां तान्निजाचार्यान् प्रणमामि मुहुर्मुहुः ।
यद्जुग्रहतो जन्तुः सर्वदुःखातिगो भवेत् ।
तमहं सर्वदा वन्दे श्रीमद्रस्नभनन्दनम् ।
बुद्धिप्रेरककृष्णस्य पादपद्यं प्रसीदतु ।
ध्यानासमर्थजीवानां अस्माकं सर्वदास्वतः ।
नमामि श्रीबालकृष्णं यशोदोत्सङ्गलालितम् ।
पूतनासुपयःपानरक्षिताशेषबालकम् ।
मुक्तिर्यदीया भक्त्यावानुग्रहेणैव लभ्यते ।
तां पृष्टिसर्गणं वन्दे श्रीवस्नभग्रकाशिताम् ।

नन् प्रमाणपरामर्शशून्यैः इद्युच्यते अनुप्रहभक्त्यादिः मुक्तिसाधनमिति । तथाहि जानादेव तु कैवल्यं तमेव विदित्वा इत्यत्र चान्ययोगन्यवच्छेदक एवकारोपलब्ध्या तमेवं विद्वान् इत्यत्र वेदनोत्तया च तमेवं तमेवेत्युभयश्चत्युत्तरार्धेनान्यः पन्थेति इतरनिषेधेन च ऋते ज्ञानान्नेति श्रुतौ ऋतेपद्वयोगाच आरब्धे स्मृत्युपृंहितविचारे परा अनन्य-येति विशेषणद्वयविशेषिततया भक्तेः ज्ञानानतिरिक्तत्वात् यद्वा भक्तयामामिति वचनेन भक्तः ज्ञानाभिन्यक्तयेव चारितार्थ्याच नानुग्रहभक्तिकर्मणां मुक्तिसाधनत्वं प्रतिपाद-नाईप्रमाणोपपत्युभयलेशस्यापि अदर्शनात् ॥ बन्धस्याऽविद्यारूपतया भूयश्चान्ते विश्व-मायानिवृत्तिः इति श्रुत्या व्यामोहिकामायाकार्यरूप अविद्यात्मकवन्धनिवृत्तिरूपतया मकेः अज्ञानस्य ज्ञानेनैव निवृत्तेः उपपद्यमानतयादृष्टतया च ज्ञानमेवमुक्तिसाधनमित्यङ्गी-कार्यम् । ज्ञानमभिन्यज्य भक्तेः चारितार्थ्यात् भक्तिः ज्ञानसाधनमित्येवोपपद्यते । एवमेव तत्वतो ज्ञात्वा विशते इति भागस्य सार्थक्यं भवति । अन्यथा सर्वाणीमानि वचनानि च्याकुप्येरन् । चित्सुख्यां अपि इदमेव मतं पूर्वनिर्दिष्टरीस्यैव समर्थितं श्रीचि-त्सुखमुनिभिः। तथाहि ब्रह्मविदामोतिपरं ब्रह्मवेद ब्रह्मैव भवति तरित शोकमात्मवित् इति वेदान्तवाक्यजनितात्मविज्ञानान्मोक्षः श्रूयते । सच सविलासाज्ञाननिवृत्तिलक्षणः । संसारस्य दुर्निरूपत्वेन अविद्यारूपत्वात् तस्य चाहं कर्ता भोक्ता इत्याद्यपरोक्षविश्रम-लक्षणस्य परोक्षज्ञानान्निवृत्त्यनुपपत्तेः ॥

ब्रह्मणि च सकलकरणागोचरे प्रमाणान्तरेण प्रत्यक्षज्ञानानुत्पत्तेर्वाक्याचापरोक्षज्ञानानु-त्पत्तो अनिर्भोक्षः स्यादिति विपक्षे बाधकतर्कसम्भवाज्ञाभाससमानताऽनुमानस्य तस्माच्छ-ब्दादेवाऽपरोक्षज्ञानात् कैवल्यमिति सकलमनाविलम् । किंच यचित्सुखमुनिभिः-निह द्युक्तिकाशकलं सकलमाकलयतः कलधौतविश्रमनिवृत्तिः स्नानाचमनादिकमीपेक्षया विलम्बते । तदेवं लौकिकेनन्यायेन ब्रह्मसाक्षात्कार एव तद्विद्यानिवृत्तिहेतुरित्यास्थेयम् । श्रुतिस्मितिषु कर्मणो निर्वाणकारणतानिराकरणाच एतद्वस्यम् । श्रुयते हि तमेव विदित्वा नान्यः पन्था नकर्मणा नप्रजयाधनेन, नास्त्यकृतः कृतेनेत्यादियदेतदुक्तं सर्वमेतत् ज्ञानातिरिक्तभक्तः मुक्तिसाधनत्विनरासेपि समानतयोऽपयुज्यते । तथाहि अज्ञानिवृत्तिरूपमुक्तिप्रास्यर्थे ज्ञानापेक्षा तु अङ्गीकरणीयेव जातेतत्त्वज्ञाने भक्तयुद्यपर्यन्तं मुक्तिः विलम्बते इति वक्तमशक्यम् । चित्सुल्युक्तदृष्टान्तेनैव विलम्बस्य निवृत्तत्वात् । यद्यपि चित्सुल्यामयंसन्दर्भः कर्मणोमुक्तिकारणत्विनरसनपर एवोपलभ्यते, तथाप्यस्मिन्नुपन्यस्ता युक्तिः तमेव विदित्वानान्यः पन्थेति श्रुतिश्च भक्तः मुक्तिसाधनत्वमपि निराकरोनिततमेवेत्यत्र अन्ययोगन्यवच्छेद्क एवकारेण नान्येति निषेधेनच ज्ञानभिन्नकर्मभक्तयान्तमकोभयसाधनयोः मुक्त्यसाधनत्वस्य साधितत्वात् ।

नतु वेदान्तिमते अविद्यानिवृत्तिमात्रत्वमेव मोक्षस्य न वाच्यं एवं च दुःखाभावरूप-तैव मुक्तेः स्यात् तथा च काणादाक्षपादसमयप्रवेशः वेदान्तिनां भवेत् एतत्तु सर्वथाऽनु-चितम्, अतो दुःखाभावपूर्विका सुखरूपैव मुक्तिः वेदान्तिमतेऽभ्युपेया, सुखप्राप्तिरपि ब्रह्मसुखप्राप्तिरेव वक्तन्या मुक्ता निरतिशयनित्यसुखप्राप्तेरेववक्तुमुचितत्वात् , नित्यनिर-तिशयसुखप्राप्तिस्तु ब्रह्मलाभारिमकैव-वाच्या परब्रह्मलाभस्त्वनन्यभक्तयैव भवतीति गीतायां पुरुषः स परः पार्थं भक्तयालभ्यस्त्वनन्यया । इत्यत्रोक्तम् ॥ अन्यच भक्तयात्व-नन्यया शक्य अहमेवं विधोर्जुन । ज्ञातुं द्रष्टुं च तत्वेन प्रवेष्टुं च परन्तप ॥ अत्र प्रवेष्टु-मिलनेन प्रवेशात्मकब्रह्मलाभमुत्तवा भक्तयेलनेन तस्य भक्तिकरणकत्वं साधितम् । अत अविद्यानिवृत्यंशे ज्ञानोपयोगस्य शक्यत्वेपि ब्रह्मलाभस्तु भक्तयैवाभ्युपेयः भगवद्वचन-सिद्धत्वात् । तसात् भक्तिसमुचितं ज्ञानं ज्ञानसमुचिता भक्तिवां मुक्तिसाधनं इत्युर्री-कार्यं तेन ज्ञानमात्रमेव मुक्तिसाधनमिति पक्षः-असाध्विति प्राप्ते-उच्यते भवेदस्यासा-धुत्वं यदि गीतेव प्रमाणमित्यङ्गीकियेत किन्तु श्रुतीनां अप्रतिहत्तं स्वतःप्रामाण्यं ज्ञानमेव मुक्तिसाधनमिति पक्षं साधुतया व्यवस्थापयिष्यतीति नकथंचिद्प्यसाधुत्वमस्यपक्षस्य । ननुतर्हि गीतावाक्ययोः कागतिरितिचेत्-विरोधेत्वनपेक्षंस्यादितिन्यायेन गीतावचनयोरे-वान्यथानयनमावश्यकं नतुश्रौतवचनानाम् । किंच भक्तयामामितिवचने तत्वतो ज्ञात्वे-त्युत्तया ब्रह्मणि प्रवेशः ज्ञानसाध्यएवेति निश्चितम् , एतद्वाक्यसमन्विततया भत्तया त्वनन्ययेति वाक्यार्थकरणे भक्तिकरणकत्वं ज्ञानदर्शनयोरेव सिन्ह्यति, प्रवेशस्तु अपरोक्ष-साक्षात्कारात्मकज्ञानकरणक एवाभ्युपेयः तत्त्वतो ज्ञात्वेति स्पष्टभगवदुक्तेः । तथा च भक्तयेति तृतीयया करणत्वोक्तिस्तु ज्ञानदर्शनोऽभयसम्बद्धैव ॥ यद्वा अनन्ययेति विशेषणस्वारस्येन अभेदसाक्षात्कारात्मकज्ञानानतिरिक्तैव भक्तिरत्रोच्यते इत्यभ्युपगमे श्रुतिस्मृत्यविरोधः सम्पद्यतेति नानुपपत्तिलेशोपि ॥ अत एव श्रीमद्भगवत्पादैः गीताभाष्ये भक्तयात्वनन्यया शक्य इत्यस्य व्याख्याने-कथं पुनः शक्य इत्युच्यते भक्तयेति । भक्तया किंविशिष्टया इत्याह अनन्यया अपृथम्भूतया भगवतोऽन्यत्र पृथङ्ग कदाचिदपि भगवति सा त्वनन्या भक्तिः सर्वेरपि करणैः वासुदेवादन्यन्नोपलभ्यते यया सानन्या भक्तिः

तया भक्तया शक्योहमेवंविधो विश्वरूपप्रकारो हेऽर्जुन ज्ञातं शास्त्रतो न केवलं ज्ञातं शास्त्रतो दृष्टुं च साक्षात्कर्तुं तत्वेन तत्वतः प्रवेष्टुं च मोक्षं च गन्तुं परन्तप इत्यक्तम् । पुरुषः स परः पार्थेत्यस्यन्याख्यानेऽपि भगवत् पादैरुक्तम्-तल्लन्धेरुपाय उच्यते-पुरुष इति । पुरुषः पुरि शयनात् पूर्णत्वाद्वा स परः पार्थ परो निरतिशयो यस्मात् पुरुषान परं किंचित् स भक्तयालभ्यस्तु ज्ञानलक्षणयाऽनन्यया आत्मविषयया इति । आनन्दगिरि-व्याख्यायां अपि-भक्तिभैजनं सेवाप्रणामादिलक्षणां तां व्यावर्तयति-ज्ञानेति-इत्यनेन नु ज्ञानायत्ता परमपुरुषप्राप्तिरुक्ता इत्यनेन च भाष्यव्याख्यानमेव समर्थितम् । भाष्यो-त्कर्षदीपिकाकारेणापि-अनन्यया न विद्यतेऽन्यो विषयोयस्यां तया आत्मविषययेति यावत् । भक्तया ज्ञानलक्षणया उत्तमभक्तया इत्युक्त्वा स्वाचार्यमतमेव समर्थितम् । समः सर्वेषु भूतेषु भद्गक्तिं लभते पराम् । इतिपद्यभाष्ये तथाभक्त्या मामभिजानातीति पद्यभाष्येपि गगवत्पादैः भक्तिः भजनं परां उत्तमां ज्ञानलक्षणां चतुर्थी लभते चतुर्विधा भजन्ते मां इत्युक्तम् । ततो ज्ञानलक्षणया भक्तया मामभिजानाति यावानहमुपाधिकृत-विस्तरभेदोयश्चाहं विध्वस्तसर्वोपाधिभेदः उत्तमपुरुष आकाशकल्पः तं मामद्वैतं चैतन्य-मात्रैकरसं अजरममरमभयमनिधनं तत्वतोऽभिजानाति-इति कथनपूर्वकं पूर्वोक्ताया भक्तेः ज्ञानानितिरिक्ततेव सविवरणं समर्थिता । गौडब्रह्मानन्दैः अपि लघुचन्द्रिकायां बृहन्नारदी-यादौ अधममध्यमभक्तावुक्त्वा विधिसिद्धौ भजेद्यस्तु दासवचक्रपाणिनम् । भक्तानां प्रवरोह्येष सर्वशास्त्रार्थकोविदः । इत्यनेनोत्तमभक्तमुक्त्वा-अहमेव परो विष्णुः मत्तः सर्व-मिदं जगत्। इति यः सततं पश्येत् तं विद्यादुत्तमोत्तमम्, इत्यनेन उत्तमोत्तमभक्तेः तत्व-साक्षात्काररूपत्वोक्तः गीतायां च आर्तो जिज्ञासुरित्यादिना ज्ञानिनः चतुर्थभक्तत्वोक्त्या तथोक्तः ज्ञानस्येव भक्तित्वेनाऽविरोधः । अन्ते तत्वभावादेव विश्वमायानिवृत्तिः नत्वन्या-पेक्षा इत्युक्तं तद्भियुक्तोक्त्युपोद्धलकमेव । अन्यच आस्तिकद्शैनप्रवर्तकाचार्यबहु-मतिरपि ज्ञानमेव मुक्तिसाधनमिति समर्थयति । तथाहि कपिलगौतमपतंजलिकणादप्रमू-तयो दर्शनप्रवर्तकाचार्याः महर्षयः प्रकारभेदमङ्गीकृत्याऽपि ज्ञानस्यैव मुक्तिसाधनत्वं स्थापयन्ति यथाप्रकृतिपुरुषान्यथाख्यातिः सांख्यदर्शने मुक्तिसाधिका, प्रमाणप्रमेय-संशयप्रयोजनादि षोडशपदार्थज्ञानं न्यायदर्शने मुक्तिसाधकं द्रव्यगुणादिषदपदार्थज्ञानं वैदोषिकदर्शने अपवर्गसाधकं तस्मात् अनेकाचार्यसम्मतिरिप ज्ञानस्येव मोक्षसाधनत्वपक्षं व्यवस्थापयति इति ज्ञानमेव मोक्षसाधकमङ्गीकार्यम् । किंच नहि ज्ञानेन सदृशं पवित्रमिह विद्यतेति गीतावचनमपि मोक्षसाधकत्वेन अविद्यासम्पर्कनिराष्ट्रतिरूपपूर्ण-पाविज्यसम्पादकत्वं ज्ञानस्य व्यवस्थापयन् ज्ञानमेव परमपवित्रमिति निरूपयति तदपि ज्ञानातिरिक्तसाधनानां पावित्र्ये ज्ञानसादृश्यमपि निवारयन् प्रतिपादयति अतः एतद्वचने-नापि ज्ञानस्येव मुक्तिसाधनत्वं दृढीिकयते । उचितमप्येतत् , यतो अविद्यादिमलनिवृत्तिं विनापावनत्वपूर्तिः कथंचिद्पि असम्भावितेति । अत्र इहशब्दार्थस्तु जगति मुक्तिसाधनेषु इति प्राह्यः । गृढार्थदीपिकायां श्रीमधुसूदनसरस्वतीभि रुक्तं-निह ज्ञानेन सदृशं पवित्रं पावनं शुद्धिकरमन्यदिह वेदे लोकन्यवहारे वा विद्यते ज्ञानभिन्नस्याज्ञानानिवर्तकत्वेन

समुलपापनिवर्तकत्वाभावात् कारणसद्भावेन पुनः पापोदयाच । ज्ञानेन तु अज्ञाननिवृत्त्या समूलपापनिवृत्तिरिति तत्सममन्यन्न विद्यतेति । श्रीधरस्वामिभिरप्युक्तं-पवित्रं शुद्धिकरं इहतपोयोगादिषु मध्ये ज्ञानतुल्यं नास्त्येवेति । आनन्दगिरिणाप्युक्तं पूर्वोक्तेन प्रकारेण ज्ञानमाहात्म्यं यतः सिद्धम् । अतस्तिन ज्ञानेन तुल्यं परिशुद्धिकरं परमपुरुषार्थीपयिकं इह ब्यवहारम् मौनास्तीत्यर्थः । अपि च पुण्यपापात्मककर्मक्षये सति सुक्तिभवतीति सुप्रथि-तम् । ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि भस्मसात् कुरुतेर्जुन इति भगवद्वचनेन पुण्यपापात्मककर्मक्षये सति मुक्तिरवर्यं भाव्येव । किंच भक्तेः ज्ञानजनकत्वं श्रीमद्भागवतप्रथमस्कन्धे द्वितीया-ध्यायेप्युच्यते वासुदेवे भगवति भक्तियोगः प्रयोजितः । जनयत्याशु वैराग्यं ज्ञानं यत्तदहै-तुकम् ॥ तच्छ्रद्धानाः मुनयो ज्ञानवैराग्ययुक्तया । पश्यन्त्यारमनि चारमानं भक्तया श्रुतगृहीतया ॥ अत्रजनयत्याशु वैराग्यं ज्ञानमित्युक्तया भक्तेः ज्ञानजननोपयोग एवदस्यते । नन्वप्रिमपद्ये ज्ञानवैराग्ययुक्तया भक्तया इत्युक्तेः भक्तेः ज्ञानसाहित्यसुच्यते नज्ञानजनकत्वं, यद्यत्रभक्तेः ज्ञानजननेतात्पर्यस्यात् साहित्यंनोच्येत, ज्ञानरूपकार्योत्पत्तिप्राक्क्षणावच्छेदेन ज्ञानरूपकार्याधिकरणक्षणनियतपूर्ववृत्तित्वे सति ज्ञानजनकत्वसुपपद्येत, अत्र तु साहि-त्योक्या पूर्ववृत्तिता निरस्यतेतिचेत् श्रुणु यथात्र साहित्योक्तिः तथा पूर्वपद्येजनकत्योक्तिः दृश्यते उभयोःसमन्वयंकृत्वैव तात्पर्यनिश्चयः कार्यः अन्यथा उभयवचनविरोध एव उप-स्थितो भवेत् न समीहितार्थसिद्धिः । समन्वये विचार्यमाणे अवस्थाभेद एव अत्रसमन्वयं साधियव्यति एवं चात्र प्रथमपद्ये यत् भक्तिद्वाराज्ञानजननमुक्तं तद्वक्तेः प्राथमिकीमव-स्थामनुरुध्यैवोक्तं द्वितीयपचे यत्साहित्यमुच्यते तदुत्तमावस्थामनुसृत्यैवोच्यतेति ज्ञेयम् । अतएवात्रज्ञलभेदोक्तिः तद्यथा प्रथमपद्येज्ञानवैराग्य बननफलोक्तिः उक्ता द्वितीयपद्य आत्मदर्शनरूपं फलमुक्तम् । अथवा जनयत्याञ्च वैराग्यं इत्यात्र प्रथमावस्थापन्नभक्तेः सका-शात् यज्ज्ञानजननमुक्तं तत् परोक्षरूपमेव। एवंच ज्ञानवैराग्ययुक्तयेत्यत्रपरोक्षज्ञानसाहित्य-मुक्त्वा भक्तेरपरोक्ष ज्ञानजनकता पश्यन्त्यात्मनिचात्मानं इत्यनेनोक्ता । एतद्ध्यायस्था-श्रिमभागावलोकनेनापि अस्मत् प्रदर्शितरीत्यैवसमन्वितार्थसिद्धिः भवति । अस्मिन्नवाध्याये अग्रे राण्यतांस्वकथां कृष्णः पुण्यश्रवणकीर्तनः । हद्यन्तस्थोह्यभद्राणि विधुनोति सुहत्सताम् । नष्टप्रायेष्यभद्रेषु नित्यं भागवतसेवया । भगवत्युत्तमश्लोकेन भक्तिर्भवति नैष्ठिकी । तदारजस्तमोभावाः कामलोभादयश्चये । चेत एतैरनाविद्धं स्थित सत्वेप्रसीदति । एवं प्रसन्नमनसो भगवद्गक्तियोगतः । भगवत्तत्वविज्ञानं सुक्तसङ्गस्यजायते । भिद्यते हृद्यप्रन्थिः छिद्यन्ते सर्वसंशयाः । क्षीयन्ते चास्य कर्माणि दृष्ट एवात्मनीश्वरे । अस्मिन्सन्दर्भेर्युण्वतां इत्यारभ्य नित्यं भागवतसेवयेत्यन्त भक्तेः प्राथमिकी अवस्थातत्कार्यं चोक्त्वा भक्तिर्भवतिनैष्ठिकीत्यारभ्य भगवत्तत्वविज्ञानमित्यन्तं भक्तेरुत्तमावस्था तत्कार्यं। चोच्यते । अग्रे च भिद्यते हृदयग्रन्थिः इत्यनेन भगवदपरोक्षज्ञानकार्यं निरूप्यते । एवं चात्र शुण्वतां स्वकथां इत्यारभ्य नित्यंभागवतसेवयेत्यन्तं चित्तशुद्धिपूर्वकं संशय-अमानास्कन्दितनिश्चितपरोक्षज्ञानसिद्धिस्केति ज्ञेयम्। भगवत्युत्तमश्लोकेइत्यारभ्य मुक्त-सङ्गस्य जायतेत्यन्तं भक्तेरुत्तमावस्था तत्फलं च भगवद्परोक्षज्ञानं उच्यतेति सुधीभिर्वि-

भावनीयम् । एवं श्रीभागवतेषि भक्तेः ज्ञानजनकत्वमेव दृश्यते न मोक्षप्रापकत्वम् , एवं च ज्ञानजननपरंपरयेव मोक्षसाधनताभक्तेः विज्ञेया । तृतीयस्कन्धेदेवस्तुतौ-पानेन ते देवकथासुधाया प्रवृद्धभक्तया विशदाशया ये । वैराग्यसारं प्रतिलभ्य बोधं यथाञ्जसान्वी-युरकुण्ठिधिष्ण्यम् - इत्यत्रापि प्रवृद्धभक्तेः वैराग्यसाररूपबोधसाधकत्वमेव व्यक्ततयोच्य-मानं पूर्वस्थापितमेव सिद्धान्तमुपोद्धलयति । अत्र बोधस्य प्रवृद्धभक्तिलभ्यत्वोक्तया अपरोक्षतैवाभ्युपेया । तृतीयस्कन्धे कपिछोपदेशप्रसङ्गेपि मद्गक्तः प्रतिबुद्धार्थो मत्प्रसा-देन भूयसा। निःश्रेयसं स्वसःथानं कैवल्याख्यं मदाश्रयम्। प्राप्नोतीहांजसा धीरः स्वदःशा च्छित्रसंशयः । भक्तया पुमान् जातविशाग ऐन्द्रियादृष्ठश्चतानमद्रचनानुचिन्तया । चित्तस्य यत्तो ग्रहणेयोगयुक्तो यतिष्यते ऋजुभिः योगमार्गैः । इति पद्ययुग्मेनापि पूर्वीन-र्दिष्टस्यैव सिद्धान्तस्य समर्थनमुपलभ्यते । नन्वत्र मत्प्रसादेन कैवल्याख्यं निःश्रेयसमंजसा प्राप्तोति एवमेवान्वयो विधेयः तथा चात्रप्रसादस्यैवमोक्षसाधनत्वमुच्यतेनज्ञानस्येतिचेत्-हन्त एवमर्थकरणं अन्वयानवबोधनिबन्धनमेव । तथाहि अत्रमत्प्रसादेनेत्यस्य प्रतिबुद्धार्थे-त्यनेनैवान्वितार्थत्वमुररीकार्यम्' तथाच एवमन्वयो भवति भूयसामत्प्रसादेन प्रतिबुद्धार्थः यदा मज्जको भवति तदाकैवल्याख्यं निःश्रेयसं अंजसैवप्राप्तोति, मत्प्रसादेनेत्यस्य प्रति-बुद्धार्थेत्यनेनैवान्वितत्वे प्रतिबोधस्यैव मुक्तिसाधनत्वे च हेतुमाहुः स्वदशाछिन्नसंशयइति । एवमन्वयकरणे तमेवं इत्यादि श्रुतिरिप समर्थिता भवति किंचश्रुतिसमर्थनेनान्वय-स्यापि बलवत्ता । भक्तयापुमानित्यत्र भक्त्येव वैराग्योदयचित्तनिरोधकथनात् वैराग्य-चित्तनिरोध अपरोक्षज्ञानपर्यवसायितैव भक्तेः अङ्गीकरणीया । एवं चैतत् पद्यद्वयेनापि ज्ञानस्य मुक्तिसाधनता भक्तेः वैराग्यादि जनकतैव सन्यक्तमुपपाद्यते । यहाँ जनाभचरणै-षणयोरुभक्तया चेतोमलानि विधमेद्गणकर्मजानि । तस्मिन् विशुद्ध उपलभ्यत भात्मतत्वं साक्षाद्यथामल्ड्योः सवितृप्रकाशः । इति पिष्पलायनयोगेश्वरवचनमपि अस्मत् प्रदर्शित-वचनसमन्वयप्रकियानुकूलमेव । अत्र उरुभक्त्या इत्यनेन प्रवृद्धैव भक्तिरुक्ता उरुभक्त्य-नन्तरभाविचित्तरुद्धिलभ्यत्वोक्तेः साक्षादित्युक्तश्च अत्रापरोक्षदर्शनमेव विवक्षितमितिज्ञे-यम् । इत्यच्युतांधिं भजतोनुवृत्त्या भक्तिः विरक्तिः भगवत्प्रबोधः । भवन्ति वै भागव-तस्य राजन् ततः परांशान्तिमुपैति साक्षात्। इति कवियोगेश्वरवचनमपि भक्तिः विरक्तिः भगवत्प्रबोधः इति शाब्दक्रमेणैव ज्ञानोद्भृति भक्त्यधीनां निरूपयन् पिष्पलायनवचनं समर्थयत्येव । अत्रापि प्रबोध इत्युक्त्या अपरोक्षज्ञानस्यैव विवक्षा ज्ञेया । ननु तृतीयस्कन्धे कपिछोपाख्याने - असेवयायं प्रकृतेर्गुणानां ज्ञानेन वैराग्यविजृंभितेन । योगेन मय्यर्पितया च भक्त्या मां प्रत्यगात्मानमिहावरुन्धे । ज्ञानवैराग्ययुक्तेन भक्तियोगेन योगिनः । क्षेमाय पादमूलं मे प्रविशन्त्यकुतोभयम् । इति श्लोकद्वयेन ज्ञानवैराग्यभक्तादि समुचयस्यैव मुक्तिसाधनत्वप्रतिपादनात् ज्ञानस्यैव मुक्तिसाधनत्वोक्तिः श्रीकपिलवाक्यविरुद्धा ॥ तथाहि श्रीकपिलदेवैः वैराग्यविजृंभितेन ज्ञानेन प्रकृतिगुणानां असेवन्मुक्तवा योगेन भग-वदर्पितयाभक्त्या प्रत्यगात्मरूपभगवत्प्राप्तिरूपा मुक्तिरुक्ता मुक्तौ प्राकृतबन्धनिवृत्तिः ब्रह्मप्राप्तिश्चेत्युभयं निष्पद्यते, तत्र वैराग्यविजृंभितं ज्ञानं प्राकृतवन्धनिवृत्तिं सम्पादयति

योगेन चित्तवृत्तिनिरोधेन भगवसर्पिता भगवद्गक्तिः ब्रह्मप्राप्तिं साध्यतीति ज्ञानवैरा-ग्यादिसमुचवस्यैवापवर्गसाधकत्वम् , असेवयेति वचनेन सुव्यक्ततया निरूप्यते । ज्ञानवैराग्येति वाक्येन प्राकृतबन्धनिवारकत्वेन रोषतया समुचितत्वं ज्ञानवैराग्ययोः निरूप्य अङ्गितया ब्रह्मप्रापकत्वं भक्तेरेवसुस्पष्टंप्रतिपाद्यते । भक्तियोगेन अकुतोभयं से पादमूलं क्षेमाय प्रविशन्ति इति निरूपणात् । अत्र ज्ञानवैराग्ययोः विशेषणतया निर्देशः भक्तियोगस्य विशेष्यतयोक्तिश्च ज्ञानभक्तयोः अङ्गाङ्गिभावं सोत्साहंसाधयति । एवं च पूर्वोक्तकपिलवचनद्वयेन ज्ञानादिसमुचयस्यैव मुक्तिसाधनता निरूप्यते नज्ञानमात्रस्येति चेत् – भवेदेतदेवंयदि प्रवेशशब्दार्थो मुख्यवृत्त्याभ्युपगम्येत, स्वात्माभिन्नस्वप्रकाश ब्रह्मात्मसाक्षात्काररूपता ब्रह्मलाभस्यासाभिरङ्गीकियते तेन मुक्त्यन्यविहतक्षणपूर्ववृत्तित्वं ब्रह्मात्माऽपरोक्षसाक्षात्काररूपज्ञानस्यैव सिद्धं इति सिद्धं नः समीहितम् । प्रतिबिम्ब-वादिनां मते एतत्साक्षात्कारानन्तरमेव प्रतिबिम्बस्य बिम्वे प्रवेशउपचर्यतेति कृत्वा अवच्छेदवादिनांमतेपि अवच्छिन्नस्यशुद्धे प्रवेशः पूर्वनिर्दिष्टसाक्षात्कारानन्तरमेव उपचर्य-तेति कृत्वा चात्रप्रवेशशब्दस्वारस्यमपि सुरक्षितं तिष्ठति । तथा च ज्ञानवैराग्ययुक्तेनेति श्लोकेन ज्ञानमात्रस्येव मुक्तिसाधनत्वं प्रस्थाप्यतेति विभावनीयम् । असेनयेत्यत्र प्रत्यगा-त्मानमिहावरुन्धेत्यनेनापि साक्षात्कारात्मकाऽपरोक्षज्ञानस्यैव साधनता दृढीक्रियतेति न कपिलवचनविरोधलेशगन्धोपि ज्ञानमात्रस्य मुक्तिसाधनत्वे इति सर्वे निरवद्यम् । तेनात्र समुचयसासाधनतायाऽवलोक्यते सा अपरोक्षज्ञानात्मकफलसाधनतयैवेति वैराग्यसमु-चितं ज्ञानमपि मननोत्तरकालिकंपरोक्षज्ञानमेवाभ्युपेयम् । एतेन पूर्वनिर्दिष्टपद्यसमा-नार्थकपद्यानां -यथायथात्मापरि मुच्यतेऽसौ मृत्पुण्यगाथा श्रवणाभिधानैः । तथा पश्यति वस्तुसूक्षमं चक्षुर्यथैवांजनसंप्रयुक्तम् । संछिद्य हार्दमनुमानसदुक्तितीक्ष्ण-ज्ञानासिना भजतमाऽ खिलसंशयाधिम् । एवं गुरूपासनयैकभक्तया विद्याकुठारेण शितेन धीरः । विवृक्ष्य जीवाशयमप्रमत्तः सम्पद्यचात्मानमथत्यजास्त्रम्-इत्यादीनामपिन्याख्या-तता ज्ञेया सुधीभिरित्यलमितविस्तरेण। अन्यच कपिलोपाख्याने-ज्ञानयोगश्च मिन्निष्ठो नैर्गुण्यो भक्तिलक्षणः । द्वयोरप्येक एवार्थी भगवच्छव्दलक्षणः । इतिपद्ये नैर्गुण्यो यो ज्ञानयोगःस एव नैर्गुण्यो भक्तियोगः द्वयोरप्येक एवार्थः अर्थात् अत्र ज्ञानयोगभक्तियोग इतियो शब्दमेदः सनवस्तुभेदसाधकः ( स न अर्थभेदसाधकः ) एतदुक्तं भवति अत्र शब्दभेद एवास्ति नार्थभेदः, शब्दभेदभङ्गीकृत्यैव द्वयोरित्युक्तं, एवं च अनेन वचनेनापि भक्तैः ज्ञानानतिरिक्ततैव साध्यतेति ज्ञानमात्रमेव मुक्तिसाधनमिति शास्त्रसिद्धम् । किंच एकादशस्कन्धे श्रीकृष्णोद्धवसंवादपरिसमाप्तौ फलश्चितिरूपेण पद्यद्वयं भागवते समुप-लभ्यते-तद्यथायएतदानन्दसमुद्रसंभृतं ज्ञानामृतं भागवताय भाषितम् । कृष्णेन योगेश्वर-सेवितां घ्रिणा सच्छ्रद्वया सेव्य जगाद्विमुच्यते । भवभयमपहन्तुं ज्ञानविज्ञानसारं निगम-कुदुपजहे भुङ्गवद्वेदसारम्। अमृतमुद्धितश्चापाययत् भृत्यवर्गान् पुरुषमृषभमाद्यं कृष्ण-संज्ञं नतोस्मि । उपन्यस्तवचनद्वयेनापि ज्ञानमेवमुक्तिसाधनमिति सिद्ध्यति । तथाहि अत्र भगवद्पदेशविशेषणतयोक्तं ज्ञानामृतं ज्ञानविज्ञानसारं इतिद्वयं सविशेषमसात् प्रदर्शितसिद्धान्तदार्ब्धसम्पादकमवलोक्यते । मुक्तिरूपपरमफलप्रापकतया ज्ञानं विज्ञानं च यत्र साररूपेण उच्यते तद् ज्ञानविज्ञानसाररूपं भगवदुपदेशामृतं यद्वेदसाररूपमपि वर्तते तममृतं निगमाभिन्यंजकः यो भगवान् भृङ्गवत् वेदोद्धितः स्वदिन्यज्ञानोद्धितः वा स्वयमुपजहे किंच यः स्वभृत्यवर्गान् अपाययत् तं परमश्रेष्ठरूपं पुरुषं पुरुषोत्तमं भगवन्तं कृष्णसंज्ञं नतोस्मि । एवं चात्र प्रयुक्तेन ज्ञानविज्ञानसारमिति विशेषणेनापि ज्ञानस्येव मुक्तिसाधनत्वं प्रतीयते । एतेन ज्ञानामृतमित्यपि व्याख्यातं ज्ञेयम् । अपरं च रद्धगीतेपि-श्रेयसामिह् सर्वेषां ज्ञानं निःश्रेयसं परम् । सुखं तरित दुष्पारं ज्ञाननौः व्यसनार्णवम् ॥ अस्मिन्नपि श्लोके ज्ञानं निःश्रेयसं परमित्युक्तया मुक्तिपरमसाधनता ज्ञानस्येव निरणायि तेन श्रीरुद्दगीतप्रकरणमपि कर्मभक्तयोः मुख्यतया साक्षाच सानधत्वं प्रतिक्षिपन् ज्ञानस्येव मुक्तिसाधनत्वं निश्राययति ।

तसात् ज्ञानमेव मुक्तिसाधनमिति प्राप्ते उच्यते-ज्ञानमेव मुख्यं साक्षाच मुक्तिसाधनमिति यत् प्रत्यपादि तत् किं श्रुतिसिद्धतया स्मृतिसिद्धतया उभयसमन्त्रयसिद्धतया वा ।
नाद्यः श्रुतिसिद्धता तु तमेवेत्यादि श्रुतिभिरेव वाच्या । तत्र तावत् ज्ञानादेव तु कैवल्यं
ऋते ज्ञानादिति श्रुतिद्वयेनास्य सिद्धान्तस्य सिद्धिं वृषे, तमेवेत्यादि श्रुतियुग्मेन वा,
ब्रह्मविदामोति परं-ब्रह्मवेद ब्रह्मैव भवति इति श्रौतवचनद्वयेन वा, तरित शोकमात्मवित् इति वचननेन वा, उपनिषत्सु सर्वत्र यो वेद यं एवं वेदेति उपसंहाराद्वा,
उपनिषत्सु ब्रह्मप्रापकोपासनानां विद्यति नामनिर्देशाद्वा, उपनिषत्सु सर्वत्र शिष्यैः
गुरुसमीपे ज्ञानोपदेशस्यैव प्रार्थितत्वाद्वा।

नाद्याद्यः ज्ञानादेव तु कैवल्यं इति श्रुतौ कैवल्यपदस्य प्रकृतिविविक्तात्मस्वरूपमात्र-परत्वात् नतेन वचनेन ज्ञानस्य ब्रह्मलामरूपमुक्तिप्रापकत्वसिद्धिः । कैवल्यपदस्य तथेव तात्पर्यात् । निहं ब्रह्मलामे कैवल्यं भवति किन्तु साहित्यमेव । ऋते ज्ञानादिति श्रुतेः अधिकारिभेदेन व्यवस्थापितत्वाच्च नाद्यद्वितीयः । तमेवेत्यादि उभयवचनयोः मुक्ति-साधनत्वेन कर्मभक्तयादिप्रतिक्षेपपरतायाः लघुव्याख्याग्रन्थसमुच्चये कर्मयोगस्याप्यपर्वा-साधकतेति लेखे मया सुनिरस्तत्वात् । नाद्यमृतीयः ब्रह्मवित् ब्रह्मवेदेति वचनद्वयेन ज्ञानस्य मुक्तिसाधनत्वमात्रं लभ्यते नान्यप्रतिक्षेपः । तरतीति श्रुत्या शोकरूपबन्धनिवृत्तिं प्रति आत्मज्ञानस्य या साधनतोच्यते सापि अविद्यात्मकबन्धनिवृत्तिपर्यवसायिन्येव न परलाभपर्यवसायिनी । भक्तिलक्षणशरीरे माहात्म्यज्ञानस्य निविष्टतया भक्तिपूर्वकक्षापन्नं माहात्म्यज्ञानमेव यो वेद य एवं वेदेत्यनेन प्रकारेण उपक्रम्यते उपसंहियते च तेन नाद्यः पंचमः । विद्याशब्दस्य ज्ञानभक्तिसाधारणतया नविद्याशब्देनापि भवदीप्सितार्थन्तिद्वः इति नाद्यषष्टिः । स्ररूपपरोक्षापरोक्षदर्शनं विना स्नेहाविभीवस्य असंभावितत्या शिष्येण प्रथमं ज्ञानोपदेशस्वैव प्रार्थनीयत्वात् नाद्य सप्तमः । अथवा आद्यपंचमोत्तरमेव अत्राप्युक्तरम् ।

न द्वितीयः । स्मृतिसिद्धता तु अस्य श्रीगीता श्रीभागवतादिवचनैरेव वक्तव्या, तत्र तावत् गीतावचनैः कथमेतत् सिद्धातीति प्रथमतो विमृत्यम् । किं ज्ञानी त्वात्मैव मे नहि ज्ञानेन सहशं ज्ञानाधिरित्यादिवचनैरेतत् सिद्ध्यति, भक्तया लभ्यस्त्वनन्यया-भक्तया त्वनन्यया शक्य अहमेवं इति वचनयुग्मेन वा, भक्तया मामभिजानातीति वाक्येन वा, ददामि बुद्धियोगं तं,-बुद्धौ शरणमन्विच्छ, दूरेण ह्यवरं कर्म बुद्धियोगात् इति वाक्यत्र-येण वा नद्वितीयतुरीयः। निर्दिष्टवचनद्वयेनापि कर्मापेक्षया एव ज्ञानस्य महत्वं प्रतिपाद्यते नभक्तयपेक्षया। एतदपि कृत्वा चिन्तयोक्तम् । वस्तुतस्तु अत्र बुद्धिशब्देन कचित् ज्ञानं कचित् निष्कामबुद्धिः कचित् सिद्धासिद्ध्योः समत्वबुद्धिरुच्यतेति एतत् प्रकरणस्थ-बुद्धिशब्दो नैकान्तेन ज्ञानपरः तेन न भवदीप्सितसिद्धिः। दुदामि बुद्धियोगं तं इत्यत्र यो बुद्धिशब्दः तस्य ज्ञानपरता सम्भवेदपि किन्तु तद्वाक्यालोचनं अग्रे भविष्यति । नद्विती-याद्यः नहि ज्ञानेन-ज्ञानाग्निरित्यादिवचनानि न भक्तयनुत्कर्षसाधनपराणि किन्तु कर्मा-उत्कर्षसाधनपराण्येव । प्रकरणस्य उपक्रमोपसंहाराद्यालोचनेन तथैव तात्पर्यनिश्चयात् । ज्ञानी त्वात्मैव मे इति वचनं तु चतुर्विधा भजनते इत्युपक्रमानुरोधेन ज्ञानिभक्तपरमेव न केवलज्ञानिपरं, तुष्यत्विति न्यायेनाभ्युपेत्युक्त्या वचनं यदि केवलज्ञानिपरं स्वीकियते तथापि न तेन वचनेन भक्तानुत्कर्षसिद्धिः नैवात्मा च यथा भवान्-नाहमात्मानमाशासे इत्यादिवचनैः स्वात्मापेक्षयापि भक्ताधिक्यस्य स्वमुखेनैव कथनात् न कथमपि भक्तानु-न्कर्षसिद्धिः । न द्वितीयतृतीयः । अत्र ज्ञात्वेत्यनेन न मुक्तिसाधनता ज्ञानस्य निरूप्यते किन्तु प्रवेशपूर्वकालिकतेव अपरोक्षद्र्शनस्य प्रतिपाद्यते । भुक्तवा वजतीतिवत् अन्यथा ज्ञातुं द्रष्टुं प्रवेष्टुं इत्यत्र ज्ञानदर्शनप्रवेशानां भक्तिकरणकत्वानुपपत्तिरिति भक्तया इति नृतीया बाध्येत । किंच साधनविमर्शः मुक्तेः प्रचलति अपरोक्षदर्शनं तु फलमध्यपाति भवतीति न साधनविचारे अस्य वाक्यस्योपयोगः इत्यलमनुपयुक्तविचारेण । ज्ञात्वा विशतेत्यनेन ज्ञानस्य मुख्यतया मुक्तिसाधनतोच्यतेति पक्षस्याभ्युपेत्य स्वीकारेपि मुक्ति-साधननिरूपणशैलीभेद एव अधिकारिभेदं मार्गभेदं च साधयतीति भक्तया मामभि-जानाति इति वचनेनापि न सर्वाधिकारिपरत्वेन मुख्यतया ज्ञानस्यैव मुक्तिसाधनत्वं सिद्धाति । तथाहि यमधिकारिणं ज्ञानजननपरंपरया उद्धर्तुमिच्छति तं तथा मोचयति, यं केवलभक्तया उद्धर्तुंमिच्छति तं अनन्यभक्तयैवोद्धरति । एवं अधिकारिभेदेनापि उभयवचन-साङ्गत्यं सुधीभिरवधेयम् । अयमधिकारिभेदः पुष्टिमर्यादादिमार्गभेदेनैव ज्ञेयः परस्परं मिश्रणेन । न द्वितीयद्वितीयः । भक्त्या त्वनन्यया-भक्त्या लभ्य इति वाक्ययोः त्वन्मत-विरुद्धत्वात् । भक्तयेति वाक्यद्वये प्रयुक्तभक्तिशब्दस्य ज्ञानपरताया पूर्वपक्षिणोक्ता सा किं भक्तेः ज्ञानानितिरिक्तता शास्त्रसिद्धा इत्यतोक्ता-उत लोकप्रसिद्ध्या । न द्वितीयः लोकवेदप्रसिद्धेः सर्वथा त्वन्मतप्रतिकूलत्वात् । नहि लोकाः ज्ञानं भक्तिं च अभिन्नतया जानन्ति । ज्ञानभक्तयोरभिन्नता यदि लोकसिद्धा भवेत् ज्ञानभक्तिशब्दयोः पयार्थरूपतेव स्यात् । न हि शास्त्रे लोकेच पर्यायता अनयोः शब्दयोः प्रसिद्धा । व्याकरणानुसारेणापि विद्धातुः ज्ञाधातुश्चाभिन्नार्थकः भजधातुश्च भिन्नार्थक एवोपलभ्यते । न हि घटं जानाति इत्यस्य घटं भजित इत्यर्थी इत्यते । न प्रथमः असिद्धे । तथाहि शास्त्रसिद्धतापि तमेवेत्यादिश्चितिवरोधमुद्भान्य विरोधे त्विति न्यायमुपयुज्य भक्तिशब्दं मुख्यार्थात् प्रच्याच्योच्यते, यहा भक्तिशब्दस्य शास्त्रे ज्ञानार्थकतायाः सिद्धतयोच्यते, चतुर्विधा भजनते मां इत्यत्र ज्ञानिपद्प्रयोगादुच्यते, चतुर्विधा भजनते मां इत्यत्र ज्ञानिपद्वयोगोपि भक्तेः ज्ञानानतिरिक्तत्वमिभेष्रेत्य कृत उत अधिकृतभक्तयाधिकारि-विशेषणतया कृतः । नाद्यः । तमेवेत्यादि श्रुतेः विरोधस्य सर्वथा प्रशमितत्वात् नात्र विरोधे व्वितिन्यायस्य प्रसर अतो मुख्यार्थात् प्रच्यावनं प्रत्याशापि प्रशमितैव। न द्वितीयः । भक्तिशब्दस्य शास्त्रे ज्ञानार्थकताया असिद्धेः । यदि भक्तिशब्दस्य शास्त्रे ज्ञानार्थकत्वं भवेत् योगास्त्रय इति वचनं नोपपद्येत । सा परानुरक्तिरिति भक्तिसूत्रोक्ता व्याख्यापि नोपपद्येत । सुदृढः सर्वतोधिकः स्नेहो भक्तिरिति पांचरात्रोक्तलक्षणस्यापि वैयर्थ्यमेव भवेत्। यदि ज्ञानं भक्तिरेव स्यात् ज्ञाने कदाचिदिप अच्युतभाववर्जितता नोपलभ्येत, तथा च-नैक्कर्म्यमप्यच्युतभाववर्जितं न शोभते ज्ञानमलं निरंजनम्-इति शुकोक्तरपि व्यर्थता । श्रेयः सुति भक्तिमुदस्य ते विभो क्रिश्यन्ति ये केवलबोधलक्षये । इत्युक्तिरिप जरद्भववाक्यतुल्या भवेत् । न ज्ञानं न च वैराग्यं इति नैरपेक्ष्यप्रदर्शनमपि अनुपपन्नतरं स्यात् । एवमनेकवचनानां अनुपपन्नता मामृदित्यर्थं भक्तिशब्दस्य ज्ञानार्थ-कता शास्त्रसिद्धा नास्तीति पक्ष एव उचिततरः । न तृतीयः । तात्पर्यानवबोधात् चतुर्विधा इत्यत्र प्रयुक्तो ज्ञानिपदः भक्तेर्ज्ञानाभिन्नत्वमेव साधयतु एतादशराजाज्ञाया अभावात् अधिकारिविशेषणतयेवास्य शब्दस्य प्रयोग इत्येव पक्षः साधुरिति भाति । न ह्यधिकारिविशेषणतयोक्तं अधिकृताऽभिन्नत्वे पर्यवस्यति, अन्यथा तु आर्तता जिज्ञासुता अर्थार्थिता रूपापि भक्तिभवेत्। अत्र भक्तयधिकारिविशेषणतयोक्तं ज्ञान्यादिपदसमूहं भक्तयभिन्नत्वाभिप्रायेण यदि प्रयुक्तं स्यात् भवेत् ज्ञानलक्षणता भक्तः तथा च आर्ततादि लक्षणरूपापि भक्तिभेवेत् एवं च सर्वेषां रोगिणां अन्यप्रकारेणापि दुःखभाजां आपणस्था-र्थार्थिनां च अनायासेनैव भक्तिसिद्धिजीतेति रुग्णालयादीनां च भक्तालयत्वं सम्पन्नमिति महदुपकृतं दुःखिनां अर्थार्थिनां रुग्णानां रुग्णालयादीनां चोपरिज्ञानपक्षपातिभिरित्यलं विस्तरेण । स्मृतिसिद्धता श्रीभागवतवचनैरिप भवतीति श्रीभागवतवचनावलोकनमपि आवश्यकम् । श्रीमद्गागवतेपि कुत्रचित् भक्तया कुत्रचित् ज्ञानेन अन्यत्र समुचयेन मोक्ष-प्राप्तिः दृश्यते । ततो भवति सन्देहः शास्त्रे अपवर्गार्थं साधनानिश्चितता कस्मात् दृश्यतेति । एवं प्राप्ते विशेषालोचने समुचयदृष्ट्या, विकल्पदृष्ट्या मार्गभेदेन भिन्नाधिकारितया, सात्त्वकादिभेद्भिन्नानां जीवानां भिन्नहचितया वा, सात्त्विकतया एकप्रकारकत्वेपि निर्वि-ण्णत्वादिभेद्भिन्नानां भिन्नरुचितया वा, मुक्तितारतम्येन विभिन्नसाधनपरिग्रहस्यावश्यक-तया वा, किमर्थं विभिन्नरीत्या साधनोक्तिः मुक्तेरिति भवति चिन्ता । तत्र नायं सुखापो भगवान् देहिनां गोपिकासुतः । ज्ञानिनां चात्मपोतानां यथा भक्तिमतामिह ॥ केवलेन हि भावेन गोप्यो गावः खगा सृगाः। येन्ये मूढिघयो नागाः सिद्धा मामीयुरंजसा । भक्तया-हमेकया प्राह्यः श्रद्धयात्मा प्रियः सताम् । प्रीयतेऽमलया भक्तया हरिरन्यद्विडम्बनम् ॥

इत्यादि वाक्यानि केवलभक्त्यैव मोक्षं प्रदर्शयन्ति । वैराग्यसारं प्रतिलभ्य बोघं यथांज-सान्वीयुरकुण्ठिधक्ण्यम् । विद्याकुठारेण शितेन धीरः । विवृश्च्य जीवाशयमप्रमत्तः सम्पद्य चात्मानमथ त्यजास्रम् । स तत्र निर्मुक्तसमस्तसङ्ग आत्मानुभूत्या विधुतित्रिछिङ्गः । परेमले ब्रह्मणि वासुदेवे लेभे गति भागवतीं प्रतीतः । तस्मान्नरोऽसङ्गसुसङ्गजातज्ञाना-सिनैवेह विवृक्णमोहः। रहूगणत्वमपि ह्यध्वनोस्य सन्यस्तदण्डः कृतभूतमैत्रः। अस-जितातमा हरिसेवयाशितं ज्ञानासिमादाय तरातिपारम् । इत्यादिवचनानि ज्ञानेन मुक्तिं पदर्शयन्ति । ज्ञानवैराग्ययुक्तन भक्तियोगेन योगिनः । क्षेमाय पादमूलं मे प्रविशन्त्य-कुतोभयम् । असेवयायं प्रकृतेर्गुणानां ज्ञानेन वैराग्यविज्ञस्भितेन । योगेन मरयर्पितया च भक्त्या मां प्रत्यगातमानमिहावरून्धे । अनिमित्तनिमित्तेन स्वधर्मेणामलातमना । तीव्रया मयि भत्तया च श्रुतसंभृतयाचिरम् । ज्ञानेन दृष्टतत्वेन वैराग्येण बलीयसा । तपोयुक्तेन योगेन तीवेणात्मसमाधिना । प्रकृतिः पुरुषस्येह दह्यमाना त्वहर्निशम् । तिरोभवित्री शनकैरमेर्योनिरिवारणिः। भुक्तभोगा परित्यक्ता दृष्टदोषा च नित्यशः। नेश्वरस्याञ्चभं धत्ते स्वेमहिम्नि स्थितस्य च। यथा सप्रतिबुद्धस्य प्रस्वापो बह्वनर्थभृत् । स एष प्रतिबुद्धस्य नवै मोहाय कल्पते। एवं विदिततत्वस्य प्रकृतिर्मयि मानसम् । युक्षतो नापकुरुते आत्मारामस्य कर्हिचित्।यदेवमध्यात्मरतः कालेन बहुजन्मना।सर्वत्रजातवैराग्यो आत्रह्मभवनान्मुनिः॥ मद्गक्तः प्रतिबुद्धार्थों मत्प्रसादेन भूयसा । निःश्रेयसं स्वसंस्थानं कैवल्याख्यं मदाश्रयम् । प्रामोतीहांजसा धीरः स्वदशाच्छिन्नसंशयः। यद्गत्वा न निवर्तेत योगी छिङ्गाद्विनिर्गमे। इत्यादीनि वचनानि ज्ञानवैराग्ययोगभक्तिप्रसादादिसमुचयेन मुक्तिं प्रतिपादयन्ति । समुचयोपि कचित् भक्यङ्गतया ज्ञानादीनां दृश्यते यथा ज्ञानवैराग्ययुक्तेन भक्तियोगेन योगिनः । क्षेमाय पादमूलं मे प्रविशन्तीति वाक्ये । कचित् अङ्गाङ्गिभावविरहितोपि समुचयः दृश्यते तद्यथा अनिमित्तनिमित्तेनेत्यारभ्य यद्गत्वा न निवर्तेत योगी लिङ्गाद्विनिर्गमे इत्यन्तम् । क्रचित् ज्ञानजननपरंपरया भक्तेः मुक्तिसाधनता श्रीभागवते ततो मां तत्वतो ज्ञात्वेति वत् दृश्यते तद्यथा वासुदेवे भगवति भक्तियोगः प्रयोजितः। जनयत्याशु वैराग्यं ज्ञानं यत्तदहैतुकम् । एवं प्रसन्नमनसो भगवद्गक्तियोगतः । भगवत्तत्वविज्ञानं इत्यारभ्य दृष्ट एवात्मनीश्वरे इत्यन्तम् । कचित् शास्त्रजन्यदृढनिश्चितपरोक्षज्ञानस्य अङ्गाङ्गिभाव-प्रदर्शनपूर्वकं भक्तेः अपरोक्षसाक्षात्कारात्मकज्ञानजननपरंपरया मुक्तिसाधनता दृश्यते । एतत् पक्षद्वये मुख्यसाधनता ज्ञानस्यव मुक्त्यर्थं सिद्धाति । कचित् अङ्गाङ्गिभावमन्तरा ज्ञानजननपरम्परामन्तरा च त्रिकसमुचयस्य साधनता बोध्यते-यथा भक्तिः परेशानुभवो विरक्तिः अन्यत्र चेवत्रिक एककालः । प्रपद्यमानस्य यथाक्षतः स्युः तुष्टिः पुष्टिः क्षुद्-पायोनुवासम् । इत्यच्युताविं भजतोनुवृत्त्या भक्तिः विरक्तिः भगवत्प्रबोधः । भवन्ति वै भागवतस्य राजन् ततः परां शान्तिमुपैति साक्षात् । इत्यत्र । कचिच भक्तेः ज्ञाननैरपेक्ष्य-मप्युच्यते यथा-तस्मान्मद्गक्तियुक्तस्य योगिनो वै मदात्मनः । न ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेयो भवेदिह । यत्कर्मभिः यत्तपसा ज्ञानवैराग्यतश्च यत् । योगेन दानधर्मेण श्रेयोभि-रितरेरिप । सर्वं मद्गक्तियोगेन मद्भक्तो लभतेंजसा । स्वर्गापवर्गं मद्भाम कथंचित् यदि

वांच्छति इत्यत्र । नन्वत्र यदुक्तम्-कचित् अङ्गाङ्गिभावविरहितोपि ज्ञानवैराग्ययोग-भक्तिप्रसादादि मुक्तिसाधनसमुचयः दश्यते तद्यथा अनिमित्तनिमित्तेनेत्यारभ्य यद्गत्वा न तिवर्तेत योगी लिङ्गाद्विनिर्गमे इत्यन्तम् इति। तिचन्त्यम् । नह्यत्र मुक्तिसाधनतया ज्ञान-भक्तयादि समुचयः प्रतिपाद्यते । अपि तु अपरोक्षत्रह्मसाक्षात्कारसाधनतयेव ज्ञानादि समुचयोत्र प्रतिपादितः, तथा चात्र प्रतिबुद्धार्थं इत्यनेन अपरोक्षब्रह्मसाक्षात्कारात्मक-ज्ञानस्येव मुक्तिसाधनतयोक्तिरुच्यते इति चेत्-न अत्रापि ततो मां तत्वतो ज्ञात्वेति वत् अति बुद्धार्थं इत्यनेन कैवल्यप्राप्तिपूर्वकालिकतैव अपरोक्षसाक्षात्कारस्योच्यते न साधनता अन्यथा अनिमित्तनिमित्तेनेत्यारभ्य मत्प्रसादेनेत्यन्तं तृतीया श्रुतिभिरुक्तं करणत्वं बाध्येत। एवं चात्र ज्ञानादिसमुचयस्यैव मुक्तिसाधनतया प्रतिपादनं नृतीयाश्चितिभः क्रियतेति मन्तन्यम् । इयमेव न्यवस्था-पानेन ते देव कथासुधाया इति पद्ये प्रतिलभ्य बोधं इत्यत्रापि । तत्रापि कथासुधापानसमुचितस्रोइस्येवासाधनत्वोक्तिः पानेन इति तृतीयया भक्तया इति तृतीयया चोक्ता एवं विभिन्न विभिन्नस्थलेषूक्तः साधननिरूपणशैलीप्रभेद एव अधिकारिभेदमनुमापयति किंचाधिकारिभेदेनैव व्यवस्था विधेयेति सूचयति । समुचय-पञ्जिप अन्ततो गत्वा अधिकारिभेदमनुसरणमन्तरा गतिरोध एव भवतीति अधिकारि-भेदमनुसृत्येव व्यवस्था विधेया । तथा हि यदि समुचयपक्षेपि एकप्रकारकतोपलभ्येत समुचयस न्यवस्थापकत्वं अधिकारिभेदमन्तरापि सम्भवेत् किन्तु समुचयसापि भिन्न-भिन्नरीत्या निरूपण नुपलभ्यतेति न समुचयमात्रेणापि निर्वाहः सम्भवति इति अन्ततोगत्वा अधिकारिभेदोऽनुसर्तव्य एव, विभिन्नविभिन्नरीत्या चोत्तया निरूपितत्य समुचयत्य अधिकारिभेदमन्तरा निरूपणाऽसम्भवात् । एवंच तद्वेतोरेवास्तु किंतेनेति न्यायेन अधिकारिभेदेनैव व्यवस्था भवतीति अधिकारिभेदमनुस्त्यैव समाधानं कार्यम् इति निःकण्टकः पन्थाः । विकल्यस्यापि अत्र व्यवस्थापकत्वमसम्भवदुक्तिकं फलमेदोपलब्धेः । यादे भक्तिज्ञानादेः फलैक्यमुपलभ्येत विकल्पस्यापि वचनव्यवस्थापकता सम्भाव्येत किन्तु केवलज्ञानस्य केवलभक्तः भक्तिज्ञानसमुचयस्य ज्ञानभक्तिसमुचयस्य च शास्त्रे दृश्यमाना फलभेदोपलब्धिरेव पूर्वीक्तवचनव्यवस्थापकतया विकल्पावसरमपि निवारय-तीति न विकल्पेनापि निर्वाहः। यत्तूकं निर्विण्णत्वादि भेदभिन्नानां भिन्नरुचितया वा शास्त्र साधननिरूपणशैलीभेदः दृश्यत इति तदिप वाक्यानालोचनमूलकमेव। तथाहि निर्विण्णानां ज्ञानयोगः कर्मयोगस्तु कामिनाम् । न निर्विण्णो नातिसक्तो भक्तियोगोस्य सिद्धिदः। इति । वचनबलेन यदि निर्विण्णत्वादिभेदिभिन्नाधिकारिणां यदि भक्तयादि-मार्गेधिकृतत्वं उच्यते तथाप्येवं सर्वेषां कर्ममार्गाधिकारिणां सर्वेषां ज्ञानमार्गाधि-कारिणां सर्वेषां भक्तिमार्गाधिकारिणां च नानेन वचनेन संग्रहः सम्भवति भगवतेव निःकामकर्मयोगस्य भगवद्गीतायां प्रतिपादनात् , ता नाविद्विति पद्ये परमोचवैराग्यस्य भक्तिमार्गीयेषु कथनाच । अतः गुद्धमिश्रादिप्रकारकपुष्टिमर्यादादिकर्मज्ञानादिमार्गभेद-मूलकाधिकारिभेदेनैव सर्ववचनव्यवस्थितिभवतीति मन्तव्यं सुवीभिः, इत्यलम् । न नृतीयः। तथाहि उभयसमन्वयसिद्धता तु श्चितिगीताभागवतादिवचनैः अविसंवादितया ऐकः

कण्ठ्येन ज्ञानमात्रस्य मुक्तिसाधनत्वप्रतिपादनादेव निरूप्या । तत्र तावत् वचनानामवि-संवादिता कथं सम्पादिता इत्येतावदेव परीक्षणीयम् । किं श्रुतिगीतादिवचनानां सुस्पष्टं विरुद्धतया प्रतीयमानानां विरोधमुद्धाच्य विरोधेत्वित न्यायमुपयुज्य गीतादिवचनस्थ-भक्त्यादिशब्दानां अमुख्यार्थं अन्यथार्थं च परिकल्प्य समन्वयः साध्यते (१) अथवा गीतादिवचनैरेव भक्त्यादिशब्दानां अन्यपरत्वं क्कसं इति कृत्वा समन्वयः साध्यते (२) यद्वा शास्त्रे मुक्तिसाधनतया भक्त्युक्तेः ज्ञानजननपरम्परयेव साधनत्वे तात्पर्यात् समन्वयः साध्यते (३) यहा अयोग्य अशक्त अविद्वधिकारितां प्रदर्श्य समन्वयः साध्यते (४) अथवा समुचये विकल्पे वा तात्पर्यप्रहृहया समन्वयः साध्यते ( ५ ) अथवा मार्गभेदेना अङ्गीकृतानां अधिकारिणां भिन्नतया अधिकारिभेदेन उभयवचनसङ्गत्या समन्वयः साध्यते (६) मार्गभेदभिन्नाधिकारिभेदेन समन्वयसाधनपक्षेपि ज्ञाने महत्त्वमङ्गीकृत्य किंवा भक्त्युत्कर्षमभ्युपेत्य समन्वयः साध्यते (७) न तृतीयद्वितीयः। गीतादिवचनरेव गीतास्थभक्तिशब्दस्य ज्ञानपरत्वं क्रुप्तं इति पक्षस्य स्मृतिसिद्धतयेति प्रधानद्वितीयविकल्प-निरसनावसरे मया सुनिरस्तत्वात् । तृतीयतृतीयविकल्पस्यापि तत्रैव मया सुनिरस्तत्वात् अये निराकरिष्यमाणत्वाच । अयोग्याद्यधिकारकत्वमेव भक्तियोगस्यैतादशनियमस्य शास्त्रेऽनुपलब्धेः न तृतीयतुरीयः । भक्त्या त्वनन्ययेति वचने ज्ञानदर्शनप्रवेशानां भक्ति-करणकत्वस्य न्यक्ततयोक्तः समुचयविकल्पयोरसंभवदुक्तिकत्वात् न तृतीयपंचमः। तृतीय-षष्ठविकल्पस्य सिद्धान्तसम्मतत्वात् नात्र निरासः कियते । सप्तमविकल्पोपि भक्त्यपेक्षया ज्ञानमहत्यांशपरित्यागेन सिद्धान्तानितरिक्त एव भवतीति न तस्यापि निराकृतिः। न तृतीयाद्यः। वास्तविकविरोधाभावात् । तथा हि ईश्वरविचारजीवविचारयोः परस्परं विरोध-सम्भवेपि ईश्वरकर्तृकोभयविचारयोःपरस्परं विरोधलेशस्याप्यभावात्। नहि वेदान्तकृद्धिन्नः गीताकृत् येन तत्र विरोधलेशसम्भावनापि प्राप्तावसरा भवेत् । न वा वेदान्तकृद्धिन्नः श्रीभागवतकृत् तस्यैव साक्षात् ज्ञानावताररूपत्वात् । भवदीयग्रन्थेष्वपि तस्य ज्ञानाव-तारत्वस्य व्यक्ततयाऽभ्युपगमः दृश्यते । यो वेदान्तकृत् गीताकृद्भगवान् यश्च ज्ञानशक्त-वताररूपः श्रीभागवतमहाभारतकृत् च्यासः स वेदान्तार्थं न जानाति तत्पश्चाङ्गाविनः तदीयप्रनथन्याख्यातारः तच्छिज्यकोटिनिविष्टाः वेदार्थं वेदान्तार्थं गीतार्थं च जानन्तीति कल्पनाया अपि मूर्खविचारणारूपत्वात् । अत्रैतावदेव तावत् परीक्षणीयम् । मुक्तिः ब्रह्मप्राप्तिश्च वेदान्तिमते भिन्ना अभिन्ना वा यद्यभिन्ना तर्हि अतिमृत्युमैति इत्यत्र यथा अतिमृत्युपदेन मुक्तेरुक्तिः तथैव यमेवैष वृणुते तेन लभ्य इत्यन्नापि मुक्ति-रेवोच्यतेति अङ्गीकार्यम् । ब्रह्मविदाप्तोति परं ब्रह्मवेद ब्रह्मेव भवति इत्यत्रापि मुक्तिकथैव प्रचलतीति ज्ञेयम् । किन्तु तमेव यमेवेत्यादिवचनानां इतरनिषेधपूर्वकं मुक्तिः साधननिश्चायकत्वेन निराकांक्षतया प्रावल्यं सन्दिग्धतादि दोषरहितत्वात्, न तथा ब्रह्मविदिति वाक्यद्वयस्य प्राबल्यमभ्युपेयम्, अज्ञाधिकारिणां तत्र सन्देहोपस्थितेः सम्भावितत्वाच । तमेवेत्यादिवचनानां तु इतरव्यावर्तनपूर्वकं निश्चितसाधनरूपनिरूप-कत्तया सर्वथा निस्सन्दिग्धत्वात् विशेषतो ब्लीयस्त्वम् । तेन प्रबल्वचनद्वयविरोध-

अशमने न भापाततो सन्दिग्धानां निर्णायकत्वं सम्भवति । अतो विरोधस्थैर्यास्थैर्य-परीक्षा प्रबल्वाक्ययोरेव कार्यो सा त्वसाभिः लघुन्याख्याप्रन्थसमुच्चये पूर्वप्रतिपादित-प्रकारविषयातिरिक्तप्रकारविषयनिषेधपरता नान्येति निषेधस्याभ्युपगम्य कृता इत्यलं प्रसक्तानुप्रसक्त्या ।

ननु लघुन्याख्याप्रन्थोक्त उभयश्चतिविरोधपरिहारस्य अनुपपन्नतया अनौचित्यमिति चेत्-कथमनुपपन्नत्वं तत्प्रकाशयतु भवान्-किं नान्येति निषेधस्य कर्मभक्तिमार्गपरत्वे स्वारस्यात् प्रकारविषयपरत्वे अनुपपन्नयाऽनौचित्यं-उत विदित्वेति पदेन सुस्पष्टं वेद-नोक्त्या उपलक्षणविधया साधनत्वेनोपलक्षितयोः कर्मभक्तिमार्गयोः प्रहणमुचित-तरमिति वाडनौचित्यं-पन्थापदस्वारस्येन कर्मभक्तिमार्गयोर्थ्रहणसुचितमिति वाडनौ-चित्यं-नान्येति निषेघस्य कर्मभक्तिमार्गपरत्वे स्वारस्यमपि स्वमतसंरक्षणदृष्ट्याङ्गीकृतम्। यद्वा सर्वश्चर्यविरोध एवं स्वारस्यकल्पन एव भवति इत्यङ्गीकृतम्, उत तमेवेति श्चतौ एवकारस्य विदित्वेत्यनेनान्वयमभ्युपेत्याङ्गीक्रियते नाद्य तृतीयः । प्रथमोपस्थितपदान्वयं परित्यज्य अप्रथमोपस्थितपदान्वयपरिप्रहे मानाभावात् । कुत्रचित् एवं दर्शनेपि अगत्यैव तथान्वयावलम्बनस्य दृष्टत्वान्नात्र अप्रथमोपस्थितान्वयो विघेयः। नन्वत्रापि अगतिरिति चेत् कथमगतिः किं स्वकल्पनयैव अगितः प्रत्यक्षविरोधेन तर्कविरोधेन श्रुतिविरोधेन वा प्रत्यक्षतकोभयविरोधस्यात्रानवसरपराहततया कृतमत्राप्रसक्तचिन्तया। भवन्मतसंरक्षणार्थं भवदीयकल्पनाया अिकंचित्करत्वात् यमेवेति श्रुतिविरोधस्य अप्रथमो-पस्थितान्वयपक्ष एव संभावितत्वात् न प्रथमोपस्थितान्वयपक्षे श्रुतिविरोधलेशसम्भाव-नाऽपि । ननु विशेषणिकययोर्मध्ये क्रियाया एव प्राधान्यात् तत्रैवान्वयकरणे भौचित्य-मिति चेत् न एवमन्वयकरणे अनेकश्चितिस्मृतिवचनविरोध आयातीति कियान्वयपक्ष-स्यात्र सर्वथा हेयत्वात् । एवमनेकश्चतिविरोधप्रदर्शनेन आद्यद्वितीयविकल्पोपि निरस्तः । आद्यप्रथमविकल्पस्य अिकंचित्करत्वात् निरसनमप्यनावश्यकम् । न द्वितीयः । साधनत्वोपलक्षितयोः कर्मभक्योर्प्रहणमपि उपलक्षणविधया तदैव संभावितं यद्यत्र एवकारादिरहिता वेदनोक्तिभवेत्, अत्र तु एवकारादिसहितैव विदित्वेत्यनेन वेदनोक्तिः, इति विदित्वेत्यनेन उपलक्षणविधया प्राप्तोपलक्षितयोर्प्रहणात् प्रागेव प्रथमोपस्थितत-मित्यनेनान्वित एवकारेण विषयसमर्पणात् नान्येति निषेधेन तादृशविषयातिरिक्त-विषयनिषेध एव प्रतिपाद्यतेति पक्षस्यैवौचित्यम् । इयमेव व्यवस्था तमेवं विद्वा-नित्यत्रापि ज्ञेया । अतो न द्वितीयः पक्षोष्युपपन्नः पन्थापदःयाख्यानमपि एवकारादि-समर्पितार्थोऽविरुद्धत्येव कार्यम् । इति न तृतीयः । यतु महेश्वरानन्दः प्राह-एवं केचन केवलभक्तिप्रशंसकाः अत्मैक्यज्ञानं नाद्रियन्ते ते च स्वप्रशस्तां परां भक्तिमेव अवमानयन्ति यतः तदैक्यज्ञानमन्तरेण परा भक्तेरसंभवात् । ज्ञानप्रशंसकानि तमेव विदित्वा ज्ञानादेव तु कैवल्यम्-ऋते ज्ञानान्न मुक्तिः-तरित शोकमात्मवित्-नानुशो-चन्ति-ज्ञानं निःश्रेयसार्थाय पुरुषस्यात्मदर्शनम् । यदाहुर्वर्णये तत्ते हृदयप्रन्थिभेदनम् । अन्न्यदृष्ट्या भजतां गुहाशयः स्वयं विधत्ते स्वगतिं परः पराम् । ज्ञानेनानाशयत् क्षत्ता शोकमुत्पिततुं बुधः । इत्यादीनि श्रद्धास्पदानि शास्त्रवचांसि तिरस्कुर्वन्ति । लोकेपि साक्षात्कारात्मकज्ञानस्य माहात्म्यं प्रसिद्धमेतत् । तथाहि दूरस्थे पितपत्नीपुत्रादौ प्रेम्णः प्रमुख्दवेपि तत्साक्षात्काराभावेन पूर्णतया नानन्दाभिन्यिक्तभेवित । प्रत्युत वियोगाहितोः हृद्वयेतीव व्याकुलतादुःखरूपा सम्पद्यते । अत एव तत्र प्रमुख्येमवत् पूर्णानन्दाभिन्यक्तये साक्षात्कारात्मकं ज्ञानमपेक्ष्यते लौकिकैः । तथेव प्रकृते भगवदात्मतत्वेपि यथाधिकारी-परमं प्रेमाणं सम्पाद्यित तथाऽपरोक्षं ज्ञानमपि सित चैवं भक्तः ज्ञानस्य च समप्रधानताः तयोः तादात्म्यिसद्ये शास्त्रैः प्रतिपाद्यते । अत एव ज्ञानिनो भगवदात्मत्वं एकभक्तित्वं च गीतासु ज्ञानी त्वात्मैव मे मतम् । तेषां ज्ञानी नित्ययुक्त एकभक्तिर्विशिष्यते । इत्यादिना प्रतिपादितं सङ्गच्छते । एतेन तयोः पराभक्तिसाक्षात्कारात्मकज्ञानयोः चोत्कर्षापकर्षत्वं निरस्तम् ।

यत्र च शास्त्रवचने ज्ञानापेक्षया भक्तेरुत्कर्षः प्रतिपादितः तत्र ज्ञानं परोक्षं भक्तिश्च परा फलात्मिका वेदितन्याः । यतः परोक्षज्ञानात् परा भक्तेरस्ति श्रेष्ठ्यं निर्विवादम् । एवं यत्र भक्त्यपेक्षया ज्ञानस्योत्कर्षः प्रतिपादितः तत्र भक्तिः श्रवणादिसाधनस्पानां च तत्फलात्मकं अपरोक्षं प्रत्येतन्यम् । यतः साधनभक्तेः अपरोक्षाद्वयज्ञानस्य श्रेष्ठ्यस्य सर्वसम्मतत्वात् । अत एव साधनभक्त्या पराभक्तिमयस्य साक्षात्कारात्मकज्ञानस्य समुद्भृतत्वं भक्त्या संजातया भक्त्या विश्रत्युत्पुलकां तनुम् । न युज्यमानया भक्त्या भगवत्यस्तिललात्मि । सहशोस्ति शिवः पन्था योगिनां ब्रह्मसिद्धये । आराध्य भक्त्या कमतामलं तज्ज्ञानं यतो ब्रह्मपरं विदन्ति । इत्यादीनि वचांसि समादरेण प्रतिपादयन्ति । ब्रह्मसिद्धये ब्रह्मणोऽद्वयस्य अपरोक्षात्मकज्ञानस्य सिद्धये भगवति प्रयुज्यमाना भक्तिरेव कल्याणमयो मार्गः नास्ति तत् सहशोन्य इत्यर्थः । अनेन कर्मादेः व्यतिरेकः सृच्यते न तु ज्ञानस्य । सति चैवं तमेव विदित्वेति श्रुतिपुराणवाक्ययोरेकार्थता समर्थिता भवति तयोः तादात्स्यापत्तिरप्यर्थतः ।

यद्यपि सर्वस्याप्यस्ति निजात्मनि परमप्रेमा स्वतः सिद्धः तथापि सः कामादिभिः प्रतिच्छन्नतया न स्फुटमवभासते । अतस्त्य स्फुटावभासाय वैराग्यादिसाधनैः तत्प्रति-रोधापनोदनं विधीयते मुमुक्षुभिः । तथापि सस्फुटावभासितोपि परमप्रेमा यावत् परमात्मना सहैक्यज्ञानं न जायते त्यवत् तस्य परिच्छिन्नविषयतयाऽपरिच्छिन्ने परमात्मनि संयो-जियत्मशक्यत्वात् परमपुरुषार्थता न सिद्धाति । यदा च तत्त्वबोधात् अहं ब्रह्मास्मि तत्त्वमसि अहं भवान् न चान्यस्त्वं त्वमेवाहं न संशयः । आत्मानं चिन्तयेदेकं अभेदेन मया मुनिः । इत्यादिरूपः अभेदात्मकः साक्षात्कारः प्रादुर्भवति तदा सपरमप्रेमा परिच्छिन्नविषयतां विहाय अपरिच्छिन्नपरात्मविषयकः सुतरां सम्पद्यते । अत एवाऽभेद-ज्ञानिनः परमात्मिन अपरिच्छिन्नो महान् प्रेमा एकभक्तिर्विशिष्यते, ब्रह्मभूतः प्रसन्नात्मा पर्शं भक्तिं लभने इत्यादिभिः शास्त्रवचनैः प्रतिपादितः सङ्गच्छते ।

एवं अवणादिभिः साधनैः यस किटनं हृदयं दुतं पूतं च भवति तस्मिन् ज्ञानस्वरूपो भगवान् स्वतः समंकितस्सन् चकासे । तदुक्तं भक्तिरसायने मधुसूदनस्वामिपादैः

चित्तद्रव्यं तु जतुवत् स्वभावात् कठिनात्मकम् । तापकैर्विषयैयोगेईवत्वं प्रतिपद्यते ॥ ततो भक्तिमान भगवत् प्रियः स ताइशो हृदि निहितं भगवत स्वरूपं विश्वस्य समस्तेष चराचरपदार्थेषु समवलोकते । यदाहः श्रुतिस्मृतिपुराणवादाः सर्वे खल्विदं ब्रह्म-वासदेवः सर्वमिति-सकलमिदमहं च वासदेवः-अहं हरिः सर्वमिदं जनाईनो नान्यत्ततो-सर्वभृतेषु यः पश्येत् भगवद्गावं इत्याद्याः । अत एवं ज्ञानं चिन्मात्रं प्रेमाप्यानन्द्रमात्रं प्रतिपादयन्तो विद्वांसः तयोरेकत्वमेव समर्थयन्ति । सति चैवं भक्तिपथानुयायिनः पराया भक्तेः स्वयं फलरूपतेति ब्रह्मकुमाराः (ना. भ. सू.) 'नवरसमिलितं वा केवलं वा पुमर्थ परममिह मुकुन्दे भक्तियोगं वदन्ति । ( भ. रसा. ) इत्यादिभिः फल्रूपतां परमपुरुषार्थ-रूपतां च प्रतिपादयन्ति । ज्ञानपथानुयायिनश्च 'नहि ज्ञानेन सदशं पवित्रमिह विद्यते । सर्वे ज्ञानष्ठवेनैव वृजिनं ' 'ज्ञानं परं मन्महिमावभासं यत्सरयो भागवतं वदन्ति, इत्यादिभिः तत्त्वज्ञानस्य फलरूपत्वं परमपुमर्थत्वं च निरूपयन्ति समदर्शिनस्तु तयोर्विवादं विरोधं च निवारियतुं तेषां समेषां ज्ञानभक्तिमहत्वप्रतिपादकवाक्यानां समन्वयं तु तयोरेक-रत्रमत्यादरेण=सांख्ययोगौ पृथक बालाः प्रवदन्ति=द्वयोरप्येक एवार्थ=इत्यादिभिः प्रमाणयन्ति । तथा च सत्सङ्गश्रवणकीर्तनादिभिः अपरा भक्तिः प्रादुर्भवति तया च चेतसो नैर्मल्यं निर्मले च तस्मिन् इढवैराग्यद्वारा परा भक्तिमयं सद्वरुप्रसादात् तत्व-दर्शनमाविभवति तेन च विष्णोरच्युतस्य परमपदस्याधिगतिः,-इति यथार्थकमं प्रदर्शयि-तुमाह <mark>-पानेन ते देव कथासुधाया प्रवृद्धभक्त्या वि</mark>शदाशया ये।वैराग्यसारं प्रतिरुभ्य बोधं यथांजसान्त्रीयुरकुण्ठधिष्ण्यम् ॥ देवा भगवन्तं स्तुवन्ति-हे देव ! चराचरेस्मिन् जगति चैतन्यानन्दात्मना द्योतमान स्वयंप्रकाशभगवन् ते तव कथासुधायाः अमृतवन्मधुर-तमायाः कथायाः पानेन इदमत्र बोध्यम्, कथासु सारः हृद्याःस्तुतयः तासु च परमात्मस्व रूपनिर्णायकः प्रशस्ततमः सिद्धान्तः सारः तद्विशिष्टायाः कथायाः सुधावन्माधुर्ये ज्ञेयम् । यथा दुग्धस्य सारं नवनीतं तस्य सारं घृतं तेनैव दुग्धस्य माधुर्यमुपलभ्यते तद्रहितस्य माधुर्याभावमित्र स्तुतिसिद्धान्तश्रून्यायां कथायामपि माधुर्याभाव एवावतिष्ठते । अत एव भगवदनुरागिभिः सारभूतस्तुतिसिद्धान्तानुसन्धानसंयुक्ता एव कथाः श्रद्धया श्रोतव्याः। तथा च भागवती कथासु सर्वत्र सिद्धान्तबोधनपराः स्तुतयो विराजनते इति भागवत-स्वाध्यायवृतिनां न तिरोहितमेतत् । यथा मुखद्वारा पीतो रसः मधुर अन्तः स्थाप्यते तथा अवणद्वारा पीता अपि कथा सुधा अन्तः स्थापनीया इति पानपदं द्योतयित । तेनान्तः-स्थापितेन कथासुधायाः भगवद्गक्तिरवश्यं प्रवृद्धा भवत्येव, बहिः स्थापितेन अर्थात् पानेन भक्तिन प्रवृद्धा भवति अपि तु क्षीणा भवतीति सूच्यते । तथा चैकाप्रयेण श्रद्धया च कथासुधाया पानं कर्तव्यम् । येन सान्तः स्थापिता भवेत् इति द्योत्यते अनैकाप्र्येणाऽश्रद्धया च श्रुताः कथासुधा बहिरेव स्थापिता स्यात् नान्त इति । प्रवृद्धभक्त्या विशदाशया ये पापरागादिदोषनिवृत्त्या विद्युद्धहृदया भवन्ति । ते वैराग्यं विषयवैतृष्ण्यमेव सारं बलं यस्य तं बोधं जीवात्मपरमात्मज्ञानं प्रतिलभ्य साक्षात्कारपर्यन्तं लब्ध्वा यथा सङ्गादिक्रमेण

अंजसा अनायासेन अकुण्ठिधिष्ण्यं कालादिप्रतिघातरहितं अच्युतं विष्णोः परमं पदं अन्त्रीयुः प्रापुरिति ।

तदेतत् धिषणातिरेकविल्सितं प्रबल्शृंखलितां द्वाः उत्स्वनप्रागलभ्याभ्यसनतुल्यं इति उपेक्ष्यं विद्विद्धः॥ अत्र भगवदात्मैक्यज्ञानमित्त यदुक्तम्, तस्य कोर्थः किं भगवद्गाय य आत्मा तस्येक्ष्यं इति भगवदात्मैक्यज्ञानमित्यर्थः। अथवा भगवत्पदेन षञ्जुणेश्वयं-युक्तो गृह्यते तस्य जीवात्मनश्चेक्यज्ञानमित्यर्थः। अथवा भगवत्पदेन अद्वेत्यभिमतिर्गुण-व्रह्मणो ग्रह्णम् । तस्य जीवात्मनश्चेक्यज्ञानं इत्यर्थो गृह्यते। अत्र भगवदात्मैक्यज्ञानमित्यत्र आत्मैक्यज्ञानमित्यत्रापि कोर्थः १ अहं ब्रह्मासीति प्रकारेण जीवस्य ब्रह्मणा सह अभेदज्ञानं उत्त जीवो मिथ्या ब्रह्मेव सत्यमिति ज्ञानं अथवा आत्मा एक एवास्तीति ज्ञानं इत्यर्थविवक्षा। न प्रथमः एको देवो देवकीपुत्र एव इति सिद्धान्तस्यासाभिरप्यङ्गीकारात्। न द्वितीयः भागत्यागलक्षणायाः अनभ्युपगमप्रसङ्गात्। न तृतीयः उपिहतानुपहित्मेदमपन्हुत्येवेवं वक्तं शवपत्वात्। सत्यमिथ्यावस्तुनोरमेदानुपपत्तेश्च यद्यात्मैक्यज्ञानमित्यत्रोक्तविकल्पेपुप्रथमो विकल्पोभ्युपेयते तिर्हं वाक्येकदेशस्य सार्थकत्वं भवेद्पि किन्त्वस्य विकल्पस्य उपपन्नत्वं नास्त्येव, यतः प्रतिविम्बामासादिपक्षे सत्यब्रह्मामेदः मिथ्याभूते जीवे कथं ज्ञातुं शक्यते, आग्रहेणज्ञानं तु सत्यमिथ्याविभागोपलब्ध्यन्यथानुपपत्तिपराहतमिति ब्रह्मणोपि मिथ्यात्वसम्पादकतया अद्वैतिनां ताथागतत्वसम्पादकं चेत्यसंभावितमेव।

यद्यच्येत न वयमनन्यत्वमित्यभेदं बूमः किन्तु भेदं न्यासेधामः इति तदनन्यत्वाधि-करणस्थया भामतीपंक्ता नासाभिः भावरूपता अभेदस्योच्यते येनायं दोषः प्रसज्येत किन्त्वभावरूप एवाभेदोऽस्माभिरङ्गीकृतः इति नास्य दोषस्य प्रसक्तिरिति चेत् न भवद्भिः तदनन्यत्वाधिकरणे उपनिषदांच्यासस्यचाशयः उद्घाट्यते बौद्धाशयो वा । यद्यपनिषदां भेदाभावप्रतिपादन आशयो भवेत् तत्त्वमसि योसौ सोहं अहं ब्रह्मास्मीति श्रुतिनं वदेत् किन्तु त्वं नास्ति ब्रह्मैवास्ति स एवास्ति नाहं-अहं नास्मि ब्रह्मैवास्तीति श्रुतिर्वदेत् किन्त्वेवसुप-निषत्सुश्रृत्यनुपलब्धिरेव उपनिषत्सु भावरूप एव अभेदो निरूपित इति सविशेषं साधयति यदि व्यासचरणानां भेदाभावरूपाऽभेदप्रतिपादनमिष्टं स्यात् तर्हि भवदीयभाष्येप तयोरनन्यत्विमिति विष्रहोनोपलभ्येत, किन्तु तस्यानन्यत्विमस्येवं विष्रहोपलब्धः स्यात्, किन्त्वेवमनुपलब्धिरेवासम्दुक्तदोषयोः भवत्पक्षे स्थैर्यं अभिन्यनक्ति। नन्वस्मदीयभाष्योक्त-विग्रह्मदुर्शनमात्रेण अयमेव व्यासाशयः भवद्भिः कथं निश्चित इति चेत् व्यासेः कार्यकारण-योरभेद उक्तः कारणमात्रस्यैवास्तितारूपाकारणैकाकिता उक्ता वा यदि कारणास्तित्वप्रदर्शन-मात्रं न्यासचरणानामिष्टं स्यात् आरम्भणश्चतिं भगवान् व्यासः हेतुशरीरे न निवेशयेत् आदि-शब्दमपि न बदेत् अत्रादिपदेन भवजाव्ये याः श्रुतयः उपन्यस्ताः ता अपि कार्यकारणयोः परस्परमभेद्रप्रतिपादिका एवोपन्यस्ताः कारणमात्रास्तित्वप्रतिपादिकाः नोपन्यस्ताः अत एवानिच्छयापि तथा विग्रहप्रदर्शनं भवज्ञान्यकाराणां आवश्यकं जातमिति च्यासचरणानां

असिन् सूत्रे भावरूपाऽभेदप्रतिपादन एव आशयोस्तीति निश्चीयते । भावरूपाभेद-स्वीकारे अस्मदुक्तदोषस्थैर्य अस्वीकारे च श्वत्याशयसूत्राशयानुद्धाटनेन सूत्रार्थवर्णना-भावात् अभाष्यत्वप्रसक्तिरिति सर्वथा दोषपरम्परा भवदीयच्याख्याने आयातीति अत्र आत्मैक्यज्ञानभित्यत्रोक्तप्रथमविकल्पस्य अनुपन्नत्वं श्रेयम् ।

यद्युच्येत अवच्छेदपक्षे व्याधसूनुपक्षे च जीवब्रह्माभेदः सुखेन ज्ञातुं शक्य इति न आत्मैक्यज्ञानमित्यत्रोक्तप्रथमविकल्पस्यानुपपन्नत्वमिति चेत् इयमभिन्नतापि जीवस्यब्रह्मां-शरवेन अंशाशिभावप्रयुक्ता तु अवच्छेदपक्ष एव संभाविता, किन्त्ववच्छेदपक्षे अंशत्व-मुपाधिकृतमिति स्वाभाविकत्वाभावेन अद्वैतसाक्षात्कारानन्तरं उपाध्यपगमे सति अंशत्वा-स्फूर्त्या कथं भक्तेः सम्भवः, यतो हि सा परानुरक्तिरिति शाण्डिल्यवचनेन भगवति स्वाधि-क्यज्ञानं ईश्वरतयानुसन्धायेव भक्तेः लक्षितत्वात् सर्वथांशत्वास्फूतों भगवति स्वाधिक्य-ज्ञानस्य सर्वथा असंभवदुक्तिकत्वात् भक्तेरसम्भव एव । व्याधस्तुपक्षस्तु बद्धसुः दिन्यवस्थाविष्ठावकतया कृत्स्नस्य ब्रह्मणः बद्धत्वाज्ञत्वसम्पादकतया चात्यन्तमेव हेयः। यदि द्वितीयपक्षमङ्गीकृत्य जीवो मिथ्याब्रह्मैव सत्यमित्रैक्यज्ञानं भक्तिप्रयोजकतयोच्यते तर्हि 'अत्रैतावदेव विमृत्यं यदिदं जीवब्रह्मेक्यज्ञानं अथवा जीवब्रह्मभेद्ज्ञानं वा वस्तुतस्तु एकस्य सत्यत्वमपरस्य मिथ्यात्वप्रदर्शनेनानेन भेद एव साध्यतेति जीवब्रह्मभेदज्ञानमेवैतत् । न च जीवमिथ्यात्वे ज्ञाते ब्रह्मेक्यं ज्ञायत एवेति वाच्यम् । एतादशं ब्रह्मेक्यं कथं भक्तिकारणं भवतीति चिन्त्यमेव। यतः ब्रह्मनित्यं शुद्धं सत्यं एकमेवेति ज्ञानेपि जीवस्य मिथ्यात्वे ज्ञाते अहं मिथ्या मम भक्तिरपि मिथ्या ममान्तःकरणधर्मत्वात् इति ज्ञानं भक्तिं कथं जनयेत्, भक्त्याविभीवस्तु जीवाधिकरणक एव वाच्यः यतो जीवस्यैवोपकारकता भक्तः न ब्रह्मोपकारकता । ब्रह्मणस्तु नित्यग्रुद्धबुद्धमुक्तस्वभावतया सत्यतया भक्तिफळतया च न भक्तेः प्रयोजनलेशमपि पश्यामः। एतेनतृतीयः पक्षोपिनिरस्तः । तथाहि आत्मैक्यं केन ज्ञातं आत्मना जीवेन वा जीवपक्षेपि उपाधि-सम्भिन्नस्यव जीवरवात् ज्ञानमुपाध्यंशेन उपहितांशेनवा, न प्रथमः तस्य नित्यग्रुद बुद्तया स्वप्रकाशतयास्वैभ्यस्य सर्वदा ज्ञाततया च ज्ञानप्रयोजनाभावात् । द्वितीय-विकल्पेपि नाद्यः जीवत्वसम्पादकोपाधेः ज्ञानजनकत्वस्य अद्वैत्यसम्मतत्वात् । न च संक्षेपशारीरककारमते अन्तःकरणस्यैव जीवत्वसम्पादकोपाधितया स्वीकारात् अन्तः-करणस्यव ज्ञानजनकत्वात् कथमद्वेत्यसम्मतत्वं उच्यतेति वाच्यम् , तन्मतेपि साक्षात् अन्तःकरणस्य ज्ञानजनकत्वस्यास्त्रीकारात् अन्यथा वृत्तिस्त्रीकारवैय्यर्थ्यापत्तेः । नहि वृत्त्यविच्छन्नचैतन्यं जीवः । अपितु अन्तः करणप्रतिविम्बितम् । न द्वितीयः । अनुपपत्तेः स्वाभ्युपेतसिद्धान्तविरोधाच । तथाहि उपहितांशेन ज्ञानमिति पक्षेपि प्रतिविम्बितोप-हितांशेन अवच्छिन्नोपहितांशेन वा न प्रथमः । प्रतिबिम्बितोपहितांशस्य स्वयमपि मिथ्यात्वेन तेन ज्ञातं आत्मैक्यमपि मिथ्यैवेति तादशमिथ्याज्ञानस्य मुक्तिसाधक-त्वानुपपत्तेः । न द्वितीयः अवच्छिन्नोपहितांशस्य ज्ञातृत्वस्वीकारे चैतन्यस्य स्वाभ्यपेत-निर्धमकत्वसिद्धान्तभङ्ग एव भवतीति नास्य पक्षस्योपपन्नत्वम् ।

यनु लोकेपि साक्षात्कारात्मकज्ञानस्य माहात्म्यं प्रसिद्धमेतत् तथाहि दूरस्थे पतिपत्नीपुत्रादो प्रेम्णः प्रकृष्टत्वेपि साक्षात्काराभावेन पूर्णतया नानन्दाभिन्यक्तिरित्या हुक्तम् । तदिप न्यर्थम् । यतोहि साक्षात्कारस्य सत्वेपि द्विष्टपुत्रादिदर्शने प्रेमानन्दान् ह्यदर्शनात् साक्षात्कारस्याप्रयोजकत्वमेव । ननु द्वेषोपाधिकोयमानन्दाननुभव इति चेत् अत्रापि स्पर्शालापादिवरहोपाधिक एवायमानन्दाननुभवः दुःखाद्यनुभवश्चेति त्रेयम् । द्वेषाद्यभावेपि विरक्तोदासीनपुत्रदर्शने दुःखसिम्पश्चानन्दस्येव दर्शनात् साक्षात्कारस्याप्रयोजकतेव । यनु ज्ञानप्रतिपादकानि वचांसि तिरस्कुर्वन्तीत्युक्तम् , तदिप अवोधोपहतत्वस्य स्वस्मिन् प्रदर्शनम् । नास्माभिः एकस्यापि वचनस्य तिरस्कारः कियते अपितु वचनानि न्यवस्थया न्यवस्थाप्यन्त एव । यदिष आत्मेव्यज्ञानभक्त्योः तादात्म्यं साधितं तन्तु स्वपक्षप्रतिकृलमेव । तथाहि भक्तेः स्नेहरूपतायाः स्वयमेव स्वीकारात् स्नेहस्य प्रीणामि अनुरज्यामि इति अनुन्यवसायेन अन्तःकरणधर्मतायाः सिद्धत्वात् अन्तःकरणस्य तत्परिणामभूतधर्मस्यापि मिथ्यात्वेन तत्तादात्म्यापन्नात्मेक्य-ज्ञानस्यापि मिथ्यात्वापत्तेः आत्मेक्यज्ञानं तु ब्रह्माभिन्नतया सत्यमेव वाच्यम् अन्यथा-अनिर्मोक्षप्रसङ्गः आपतेदिति पुत्रलाभागयाजारामिलनेन स्वपतिहानिप्रसङ्गः ।

यतु यत्र च शास्त्रवचने ज्ञानापेक्षया भक्तेः उत्कर्षः प्रतिपादितः तत्र ज्ञानं परोक्षं भक्तिः पराफलात्मिका वेदितव्या । एवं यत्र भक्त्यपेक्षया ज्ञानस्योत्कर्षः प्रतिपा-दितः तत्र भक्तिः श्रवणादिसाधनरूपा ज्ञानं च तत्फलात्मकमपरोक्षं प्रत्येतच्यम् , अत एव साधनभक्त्या पराभक्तिमयस्य साक्षात्कारात्मकज्ञानस्य समुद्भृतत्वं भक्त्या संजातया भक्ता इत्याद्युक्तम् तद्पि स्वकल्पनयैवोक्तम् न भागवतशास्त्राशयमनुरुध्योक्तम् । तथाहि यत्र यत्र ज्ञानापेक्षया भक्तेः उत्कर्षः प्रतिपादितः एवं च यत्र यत्र भक्त्यपेक्षया ज्ञानस्रोत्कर्ष उक्तः तत्र तत्र ज्ञानं परोक्षं भक्तिश्च परा फलात्मिका तथैव भक्तिः साधन-रूपा ज्ञानं च अपरोक्षं फलरूपमेव भाष्यमिति नायं नियमः, एवं नियमस्वीकारे तु न ज्ञानं नच वैराग्यं प्रायः इति पद्यीयज्ञानपदे वृत्तिसंकोच एव भवेत्। नन्वयं वृत्तिसंकोच-स्त्वावश्यकतया क्रियते अन्यथा परस्परविरुद्धवाक्यानां अपरिहरणीयो विरोधः समुद्भवेत् इति सर्ववाक्यसमन्वयार्थं वृत्तिसंकोचस्त्वङ्गीकार्यं एवेति चेत्-डिम्भजनव्यामोहन-मात्रमेतत् । अत्रायमाशयः यदि विवक्षितस्थले वृत्तिसंकोचमन्तरा वाक्यसमन्वयसाधने अन्यमार्गस्यासंभव एव भवेत् भवेत् वृत्तिसंकोच स्वीकारः किन्तु अनेकप्रकारेण वाक्यसमन्वयः सिध्यत्येवेति निरर्थकोयं वृत्तिसंकोचाङ्गीकारः श्रद्धाजडिशिष्यवंचनार्थ एव । वाक्यसमन्वयप्रकारवैविध्यं तु श्रीसुवोधिनी श्रीविजयध्वजीय श्रीवीरराघवीय श्रीतोषिण्यादौ द्रष्टव्यम् ।

वस्तुतस्तु अत्रेदमेव पराम्रष्टच्यम् , यत् यत्र यत्र यात्र ज्ञास्त्रे ज्ञानस्योत्कर्षः भक्त्यपेक्ष-योच्यते तत्र तत्र ज्ञानमार्गस्योच्यते उत् ब्रह्मापरोक्षलाभात्मक ब्रह्मलाभस्य । किंच तत्र अधिकारिभेदादिच्यवस्थास्तित्वसूचनमस्ति नवा । अन्यच वैष्णवाचार्येरपि मार्गयोह- भयोः तारतम्यो विमृष्टः अथवा मार्गफलयोः । अत्र वास्तविकतात्वित्यम् – यत्र यत्र भक्त्यपेक्षया ज्ञानोत्कर्षः प्रतिपाद्यते तत्र तत्र मार्गस्य न प्रतिपाद्यते, अपि तु ब्रह्मप्राप्ति-सामयिकाऽपरोक्षसाक्षात्कारात्मकज्ञानस्य, तत्तु फलकोटौ निविशतीति तत्योत्कर्षप्रति-पादनमावश्यकमेव । किंच न तदेव परमं फलं तदनन्तरं फलानुभवप्रकारस्तु साकं वाचं स्पृहणीयां वदन्ति इत्यनेनोक्त एव । अत्र रुचिराणि रूपाणि पश्यन्तीति प्रथमं फलं तत्रापि प्रसन्नवक्रत्वादिविशिष्टरूपदर्शनं प्रथमफले विशेषः तदनु भगवता सह संलापादिकं द्वितीयनृतीयादिफलं । एतदेव येवा निपीतमनुरक्तकटाक्षमोक्षं इत्यन्नापि मिन्नमुखेनोक्तम् । एवं चात्रेदं सिद्धम्, यत् यत्र यत्र भक्त्यपेक्षया ज्ञानस्योत्कर्षः भक्ति-फलत्वेन वा ज्ञानस्य प्रतिपादनं तत्र तत्र ज्ञानशब्देन न ज्ञानमार्गस्य प्रतिपादनं अपितु अपरोक्षसाक्षात्काररूपब्रह्मदर्शनात्मकब्रह्मलाभ एव ज्ञानशब्देनोच्यतेति अस्पदीय-विमर्शयकारस्यव निरवद्यता ज्ञेया । ज्ञानपक्षपातिभिस्त्वत्र स्पष्टतयेव वंचनं क्रियते यज्ज्ञानमेव उत्कृष्टं साधनं भक्तित इति, वस्तुतस्तु तन्न साधनं अपितु फलकोटि-निविष्टं तदितिज्ञेयम् ॥

यद्पि समद्शिनस्त्वत्यारभ्य तयोरेकत्वमत्यादरेण सांख्ययोगौ पृथक् बालाः द्वयोरप्येक एवार्थ इत्यादिभिः प्रमाणयन्ति इत्युक्तं तद्पि वार्तम् । न हि सांख्ययोगाविति वाक्यस्यात्र प्रसरः भिन्नप्रकरणस्थत्वात् सांख्ययोगाविति वाक्यं ज्ञानकर्मणोः फलैक्यं, प्रकारभेदेपि प्राप्येक्यदृष्ट्या समर्थयति इति नान्नास्य वाक्यस्योपयोगः कर्तुं शक्यः । कृत्वा चिन्तया अत्रोपयोगस्वीकारेपि तत् प्रकारभेदेपि प्राप्तव्येक्यदृष्ट्या फलैक्यनिर्णायकमेव न स्वरूपैक्यसाधकं । भविद्वस्तु स्वरूपैक्यं साध्यतेति नास्योप-प्रोगित्वम् । नचास्यापि स्वरूपैक्यसाधकत्वमेवेति वाच्यम् । यत्सांख्यैः प्राप्यते स्थानं इति उत्तरवाक्येन सुस्पष्टतयास्य वचनस्य फलैक्यसाधकत्वं साध्यतेति अस्मदुक्तमेवोपपन्नम् ।

यत्तु द्वयोरेक एवार्थ इति वचनमुदाहतं तद्दि सांख्ययोगाविति वचनवत् प्रकारमेदेपि प्राप्येक्यदृष्ट्या ज्ञानभक्तिमार्गयोः फलेक्यनिर्णायकमेव । तथाहि शास्त्रे अर्थशब्दस्यस्वरूपवाचकत्वं प्रयोजनवाचकत्वं चेत्युभयमि प्रसिद्धम् । द्वयोरप्येक अर्थशब्दस्यस्वरूपवाचकत्वं प्रयोजनवाचकत्वमेव न स्वरूपवाचकत्वं इति तु ते प्राप्नुवन्ति मामेवेति भगवद्गीतावचनेन व्यवस्थाप्यते इति द्वयोरप्येक एवार्थ इत्यत्रोक्तार्थशब्दस्य मामेवेति भगवद्गीतावचनेन व्यवस्थाप्यते इति द्वयोरप्येक एवार्थ इत्यत्रोक्तार्थशब्दस्य मामेवेति भगवद्गीतावचनेन व्यवस्थाप्यते इति द्वयोरप्येक एवार्थ इत्यत्रोक्तार्थशब्दस्य भिक्तार्भाः प्रश्च ज्ञानमार्गः द्वयोः एकएवार्थः एकमेव प्रयोजनं फलं वा यद्यपि प्रकारमेदः भक्तिमार्गः यश्च ज्ञानमार्गः द्वयोः एकएवार्थः एकमेव प्रयोजनं फलं वा यद्यपि प्रकारमेदः भक्त्येवात्रापि यः सित्वयम्येन्द्रियप्रामं सर्वत्र समबुद्धयः । क्रेशोधिकतरस्तेषां अव्यक्ता-भक्त्येत्वात्रापि यः सित्वयम्येन्द्रियप्रामं सर्वत्र समबुद्धयः । क्रेशोधिकतरस्तेषां अव्यक्ता-भक्त्येतसाम् ॥ अव्यक्ता हि गतिर्दुःखं देहवद्भिः अवाप्यते । इति सार्धपयेन गीताया-सक्त्येतसाम् प्राप्यत्र प्राप्यवयत्र प्राप्यवयत्र प्राप्यवयत्र प्राप्यवयत्त्र फलेक्यं ते प्राप्नुवन्ति मामेवेत्यत्रोच्यते इति द्वयोरप्येक एवार्थं इति पद्यनापि ज्ञानभक्त्योः स्वरूपेक्यसाधनं पद्याशयानववोधनिवन्धनमेव । प्रार्थे इति पद्यनापि ज्ञानभक्त्योः स्वरूपेक्यसाधनं पद्याशयानववोधनिवन्धनमेव । प्रार्थे इति पद्यनापि ज्ञानभक्त्योः स्वरूपेक्यसाधनं पद्याशयानववोधनिवन्धनमेव । प्रार्थे इति पद्यनापि ज्ञानभक्त्योः स्वरूपेक्यसाधनं पद्याशयानववोधनिवन्धनमेव ।

पासकानां सगुणस्तरूपे लयप्रतिपादनात् । अस्मन्मतेतु सर्वथानुकूलं गणितानन्दस्तरूपोन् पासकानां अगणितानन्दपुरुषोत्तमस्तरूपे यथा नदीनां बह्वोम्बुवेगाः समुद्रमेद्राभिन्विशन्तिति न्यायेन प्रवेशप्रतिपादनात् । ननु ते प्राप्नुवन्तीति वचनं नाद्वैतिमतेविरुद्धम् । अत्र मामित्यनेन अस्मच्छव्दोपलक्षितिर्गणचतन्यस्ये ग्रहणामिति चेत् हा हन्त दिवान्धो यथा रिवकरनिकरप्रकाशितमप्यर्थं न पश्यति तथा कोटिसूर्यसमप्रभपुरुषोत्तमवचनमरीचि निचयालोकप्रकाशितमप्यर्थं न पश्यति तथा कोटिसूर्यसमप्रभपुरुषोत्तमवचनमरीचि निचयालोकप्रकाशितमप्यर्थं न पश्यतिति पुरुषोत्तमवरणीयताहेतुगुणिवशिषविरह प्वात्र कारणं नान्यत् पश्यामः । किंच मामित्यनेन निर्गुणानिर्वशिषव्रह्मप्रहणे मय्यावश्य मनो ये मां इत्यत्रापि मामित्यनेन निर्गुण एव गृद्धताम्, ननु तत्र प्रहणमसंभावितमिति चेत् अत्राप्यसम्भावितत्वं तुल्यं अन्यथा गीतास्थद्वादशाध्यायीयास्मत्पदे शक्तिद्वयकल्पनयेव निर्वाह इति गौरवदोषाक्रान्तत्वमस्य पक्षस्य तथा चेदं सिद्धम् यत् ज्ञानयोगश्च मित्रष्टो इति वचनेनापि ज्ञानभक्त्योः स्वरूपेक्यं नेत्यते अपितु पूर्वनिर्दिष्टरीत्या फलैक्यः मित्रष्टो हति वचनेनापि ज्ञानभक्त्योः स्वरूपेक्यं नेत्यते अपितु पूर्वनिर्दिष्टरीत्या फलैक्यः मित्रपावते तत्तु सर्वथा तव प्रतिकृलमिति नानेन वचनेनापि त्वदीप्सितसिद्धिः । एवंचात्र नशब्दमेदमात्रमङ्गीकृत्य द्वयोरित्युक्तं किन्तु अर्थभेदमनुसुत्यवोक्तमिति निरसंशयं सिद्धति ।

एतावता ग्रन्थभागेन यत्प्रतिपादितं तस्य सर्वस्थापि मूलं तु यमेवेति श्रुतिवचनमेव अतस्तदेवादौ परीक्षणीयं येनोक्तविचारस्य सर्वस्थाप्युपपन्नतया दार्ह्यं भवेत्। अस्य श्रुतिवचनस्य भिन्नभिन्नभाष्येषु पूर्वाचायेः पृथक् पृथगर्थप्रतिपादनात् एतत्परीक्षणं परमावद्यकम्। तत्र तावत् ज्ञानमेव मुक्तिसाधनमिति साग्रहं प्रतिपादने बद्धपरिकराणां श्रीमत् भगवत्पादानां भाष्यमादौ परीक्षणीयं प्रधानमञ्जनिवर्हणन्यायेन। यतस्त एव हि विशेषतो ज्ञानपक्षपातिनः। तत्र मुण्डकोपनिषद्भाष्ये श्रीभगवत्पादैरियं श्रुत्येवं व्याख्याता= यद्येवं सर्वलाभात्परम् आत्मलाभः तञ्जाभाय प्रवचनाद्य उपाया बाहुल्येन कर्तव्या इति प्राप्ते इद्मुच्यते। योयमात्मा व्याख्यातो यस्य लाभः परः पुरुषार्थः नासौ वेदशास्त्राध्य-यनबाहुल्येन प्रवचनेन लभ्यः। तथा न मेधया ग्रन्थार्थधारणञ्जस्या। न बहुना श्रुतेन नापि भूयसा श्रवणेनेत्यर्थः। केन तर्हि लभ्य इत्युच्यते यमेव परमात्मानमेव एष साधको विद्वान् वृणुते प्राप्तमिच्छति तेन वर्णेन एष परमात्मा लभ्यो नान्येन साधनान्तरेण। नित्यलब्धस्यभावत्वात्। तस्येष आत्मा अविद्यासंछन्नां स्वां परां तनुं स्वात्मतत्वं स्वरूपं विवृणुते प्रकाशयति प्रकाश इव घटादिः विद्यायां सत्यां आविभवति॥

कठोपनिषद्धाध्येपि भगवत्पादैः किंचित् शब्दभेदेन इयं श्रुतिरेवमेव व्याख्याता । तथा हि भगवत्पादाः=यद्यपि दुविज्ञेयोयमात्मा तथाष्युपायेन सुविज्ञेय एवेत्याह—नाय-मात्मा प्रवचनेनानेकवेदस्वीकरणेन रुभ्यः ज्ञेयः, नापि मेध्या प्रन्थार्थधारणशक्त्या । बहुना श्रुतेन केवर्लेन । केन तर्हि रुभ्य इत्युच्यते यमेव स्वात्मानं एष साधको वृणुते प्रार्थयते तेनैवात्मना वरित्रा स्वयमात्मा रुभ्यः ज्ञायत एवमित्येतत् निष्कामस्वात्मानमेव प्रार्थयते आत्मनैवात्मा रुभ्यत इत्यर्थः । कथं रुभ्यते इत्युच्यते=तस्यात्मकामस्येष आत्मा विश्रुणुते प्रकाशयति पारमार्थिकीं स्वां तनुं स्वकीयां स्वयाथात्म्यामित्यर्थः ॥ अत्रानन्द्रगिरेर्छेखोपि परीक्षणीयः । यथाह आनन्द्रगिरिः वैपरीत्येन वा योजना= आत्मात्वेषप्रकरणी परमात्मा अन्तर्यामिरूपेण आचार्यरूपेण वा व्यवस्थितो यमेव मुमुक्षं वृणुते भजते अनुगृह्णाति तेनैव परमेश्वरानुगृहीतेनाऽभेदानुसंधानवता रुभ्यते इत्यर्थः ।

अत्र श्रीरङ्गरामानुजाचार्यास्तु स्वीयभाष्ये एतच्छुत्यर्थकथनावसरे एवं निरूपयन्ति अत्र प्रवचनपदेन प्रवचनसाधनं मननं छक्ष्यते । उत्तरत्र न मेधया न बहुना श्रुतेनेति वक्ष्यमाणध्यानश्रवणसमभिव्याहारबलेन प्रवचनशब्देन मननस्यैव ग्रहीतुमुचितत्वात् । अध्यापनरूपस्य प्रवचनस्य हेतुत्वाप्रसक्तेश्च । एष आत्मायं साधकं प्रार्थयते तेन लभ्यः प्रार्थनीयपुंसा लभ्यः । तत्प्रार्थनीयत्वं च तत्प्रियतमस्यैव पुंसः । प्रियतमत्वं च तत्प्रीति-मत एव । तत्थ्य भगवद्विषयिणी उपासकस्य प्रीतिः भगवत उपासके प्रीतिमृत्पाद्य तत्प्राप्तिहेतुर्भवति । तस्योपासकस्येष आत्मा प्रमात्मा स्वरूपं प्रकाशयति । स्वात्मानं प्रयच्छतीत्यर्थः ।

अत्र वेदेशतीर्थास्तु स्वव्याख्याने एवमाहुः-धातुः प्रसादो ज्ञानमोक्षहेतुरित्युक्त-मयुक्तं प्रवचनादिनेव ज्ञानमोक्षयोरुपपत्तेः इत्यत आह्—नायमिति अयमात्मा भगवान् प्रवचनेन वेद्व्याख्यानेनैव लभ्यो ज्ञेयः प्राप्यश्च न मेधयेव लभ्यो न नापि बहुना श्वतेनैव, किन्तु एष आत्मा प्रसन्नः सन् मदीयोयं वृणुते तेन लभ्यो ज्ञेयः प्राप्यश्च । ततश्चेष आत्मा तस्याधिकारिणः स्वां तनुं स्वस्वरूपं पूर्वमिवद्यावृतं विवृणुते प्रकाशयतीर्थाः । यहा ज्ञानमोक्षहेतुः प्रसादोपि न प्रवचनादिसाध्यः किन्तु भक्तयेकसाध्य इत्याह—नायमिति । लभ्यः प्रसन्नो भवति । वृणुत इत्यनेन भक्तत्वं स्वितम् । ततश्च तस्याधिकारिण एष आत्मा स्वस्वरूपं तद्योग्यतानुसारेण विवृणुते प्रकाशयतीत्यर्थः ॥

एतच्छुत्यर्थनिरूपणावसरे भाष्यप्रकाशे नृतीयाध्याय नृतीयपादे विद्येव निर्धारणादिति सूत्रे श्रीपुरुषोत्तमचरणाः शांकरव्याख्यानमन् तत्व्यं त्व्यं तद्यं उपन्यस्यते तथाहि श्रीपुरुषोत्तमचरणाः=तत्रापि तनुपद्वैयर्थ्यस्य दुर्वारत्वात् वरणीयवरिस्यते तथाहि श्रीपुरुषोत्तमचरणाः=तत्रापि तनुपद्वैयर्थ्यस्य दुर्वारत्वात् वरणीयवरित्रोरभेदाङ्गीकाराच्च व्याख्येयविरोधः स्फुट एव । किंच गीतायां=एवं सतत्युक्ता य=
इत्यर्जुनप्रश्ने भगवता मय्यावेश्य मनो ये मां इति उत्तरेण, चतुर्विधा भजन्ते मां=इति
उपक्रमयेव ज्ञानी त्वात्मेव मे मतमितिज्ञानिभक्तस्यवात्मत्वकथनेन, तपस्विभ्योधिको
योगीति सन्दर्भे शुक्तज्ञान्यपेक्षया योगिन उत्कर्षमुक्तवा श्रद्धावान् भजते यो मां स मे
युक्ततमो मतः इति भक्तोत्कर्षकथनेन चास्मदुक्तार्थस्येवोपोद्धलनाच्च तदसङ्गतम् । अतो
विवरणपदस्य प्रकाशनार्थत्वपक्षेपि तनुप्रकाशिलङ्गेन भक्तस्येव वरणविषयत्वं निश्चीयते
इति तेष्वेवस्त्रीयत्वं सिद्धातीति पूर्वोक्तप्रकारे नकश्चिद्दोषः इति हृदिकृत्योक्तार्थदिक्षाय अत एवति । तथा च यदि लाभपदार्थः प्रकाशनरूपः श्रुत्यभित्रेतः स्यात्
तदास्यामचित्राप्तिपदार्थः कामभोगरूपो नोच्येत, अतो न पूर्वोक्तार्थे विप्रतिपत्तन्यं
इत्यर्थः । एतच्छुताविप विप्रतिपत्तिश्चेत् तदा पूर्वग्रन्थमवलोक्य सा निरसनीया इत्याशयेन
साहुः=एतदित्यादि । आनन्दमयाधिकरणे अक्षरादुत्तमस्य रसरूपस्थेव परशब्दार्थत्वेन

निर्णीतत्वात् परमञ्योमत्वेन चाक्षरस्य तद्धान्नो निर्णीतत्वात् वरणेनेव तत्प्राप्तरिपि विचारितत्वात् तथेत्यर्थः ।

एतच्छ्रतिविमर्शावसरे श्रीपुरुषोत्तमचरणैः वरणश्रुतेः अक्षरप्रकरणे पटितत्वात अक्षरपरत्वमेव युक्तं न तु पुरुषोत्तमपरत्वं इति आशंक्य परिहृतं तद्प्यत्रावश्यकमिति छिख्यते । ननु वरणश्चतिः काठके अन्यत्र धर्मादन्यत्राधर्मात् अन्यत्रास्मात्कृताकृतात् । अन्यत्र भूतात् भव्याच यत्तत् पश्यसि तद्वदेति प्रक्षे, सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति इत्या-दिना एतद्ध्येवाक्षरं ब्रह्मेति प्रकृत्य पठिता। मुण्डकेपि अथ परा यया तदक्षरमधिगम्यते यत्तदृदृश्यमग्राह्यं इत्यक्षरमेव उपक्रम्य पठिता । एवं सति पुरुषोत्तमप्रसङ्गस्य कुत्राप्य-दर्शनात् कथमत्रैवं भगवत्परत्वेन च्याख्यायते इति चेत् अनवधाय वदसि . काठके सर्ववेदवेद्यत्वं परस्यैवोच्यते । तच्च वाच्यवाचकाभेदविवक्षया प्रणवे वक्तुं अक्षरपदेन प्रणवं परामृहय तत्र ब्रह्मत्वमुपासनासाधनत्वाय विधीयते मन्त्रद्वयेन । ततो न जायते न म्रियतेति मन्नद्वयेनोपासकस्वरूपमुत्तवा अणोरणीयान् महतो महीया-नित्यादि मन्नत्रयेण तस्य परमात्मनो विरुद्धधर्माश्रयत्वादिकमुत्तवा तस्य ज्ञानं कथं इत्याकाङ्कायां नायमात्मेति पञ्चते । अतो नात्र तद्गन्धः । मुण्डकेपि प्रथमे मुण्डके यत्तद्रप्राद्यमित्यादिना सर्वकारणत्वेनाक्षरं प्रस्तुतम् । द्वितीयेपि यथा सुदीसात् पावकात् विस्फुलिङ्गा इति मन्नेण तसात् सजातीयविजातीयसृष्टिमुत्तवा दिच्यो ह्यमूर्तः पुरुषः सवाह्याभ्यन्तरो हाजः । अप्राणो हामनाः शुस्रो हाक्षरात् परतः परः ॥ इति मन्ने पूर्वोक्तात् अक्षरात् परतः परोऽतिरिक्त उक्तः। तृतीयेपि द्वासुपर्णा इत्यनेन अन्तर्यामितया तमेव परामृदय ततो जुष्टं यदापत्रयत्यन्यमीशमित्यादिना तद्दर्शनफलमुक्त्वा ततो ज्ञानप्रसा-देनेत्यनेन निष्करुभ्यानात् तद्दर्शनमुक्तवा ततो ज्ञानप्रसादेपि न स्वसामध्येन पश्यति किन्तु तत्सामर्थ्येनैव पश्यित इत्याशयेनानायमात्मेत्यादिकं पञ्यते, तेनोभयत्रापि पुरुषोत्तम एव प्रकृत इत्यनवद्यम् ॥ एतदेव गीतायामुपवृहितम्, द्वाविमावित्यारभ्य प्रथितः पुरुषोत्तम इत्यन्तेन ।

नायमात्मेति श्रुतेरर्थस्तु श्रीमत्प्रभुचरणैः श्रीरघुनाथचरणैः श्रीपुरुषोत्तमचरणेश्र भक्तिहंसे भक्तिरङ्गिण्यां तीर्थे विवेके च इत्यमुक्तः तथाहि श्रीप्रभुचरणाः यमेवैष वृणुते तेन लभ्य इति श्रुतौ सामान्योत्त्या अग्रिमेण च भगवदङ्गीकारमात्रेकलभ्यत्वोक्त्या प्रवचनादिपदानि भात्मीयत्वेन भगवदङ्गीकारातिरिक्तयावत्साधनोपलक्षकाणीति ज्ञायते । तेन जीवकृतिसाधनैः अप्राप्यत्वमुक्तं भवति । पूर्वजीवगतोत्कषेष्यप्रयोजक इत्यपि । वरणोक्त्या यथा कन्यास्वाभिमतमेव स्वपतित्वेन वृणुते वरो वा ताहशीमेव कन्यां स्वस्त्रीत्वेन तथा भगवान् स्वदासत्वेन आत्मीयत्वेनाऽङ्गीकरोति इत्युच्यते । तथाच यथा तदनन्तरं नान्यत्र विनियोगः तथा पत्रस्यापीति ज्ञापितं भवति । पूर्वं केनापि ज्ञातुम-श्राक्यमित्यपि तथाहि श्रीरघुनाथचरणाः तरङ्गिण्यां ऋतं च स्वाध्यायप्रवचने चेत्यनुवाक्रोक्तमुख्यतपस्त्वस्य स्वाध्यायप्रवचनयोरेव प्रसिद्धेः आदौ तन्निषेधपूर्वकं एव साधन-

लभ्यत्वं निषिध्यते । प्रवचनमध्यापनम् । मेधया धारणशक्या । प्रन्थस्फूर्तिबलेन न बहुपाठेन । वृणुते स्वीकरोति । यं कंचित् । अग्रिमेण तेन लभ्य इति वचनेन । प्रवचनादिपदानि प्राणभृत उपद्धाति इति वत् सर्वसाधनोपलक्षणतयोक्तानि ।

श्रीपुरुषोत्तमचरणा अपि विवेके इयं श्रुतिः कठवह्यां सुण्डकोपनिषदि च वर्तते । उभयत्रापि बह्वैवोपकान्तमित्ययमित्यनेन परम एवाऽत्मोच्यते । प्रवचनपदं वेदे रूड्म् । तदत्र वाच्यतासम्बन्धेन तदुक्तसाधनानि लक्षयति । मेधा धारणावती बुद्धिः । सा च पुरुष-निष्ठस्वाभाविकसाधनानि । श्रुतं चागन्तुकानि । तदेतद्गिसन्धायाद्वः-प्रवचनादीत्यादि । आत्मीयत्वं जीवसम्बधित्वम् । तस्य विषयितासम्बन्धेनाङ्गीकारेपि सत्वात्तद्वारणाय अङ्गी-कार।तिरिक्तेति । उपलक्षकाणीति । उपलक्षकं नाम विशेष्यतानवच्छेदकत्वे सति व्यावर्तकम् । यथा जटाभिस्तापस इति लोके जटा तापसत्वोपलक्षिका । वेदे च प्राणभृत उपद्यातीति अत्र यथा अयं वे पुरो भुवः तस्य प्राणो भावायन इत्युपधानकरणभूतै-कमञ्चगतप्राणशब्दभृत्वकृपलिङ्गसाद्वयेन तत्सहपठिता मञ्चाः प्राणभृत्वेनोपलक्ष्यनते इति तन्मञ्चेण उपध्या इष्टका अपि तद्वा नासासुपधानो मञ्च इति सूत्रेण प्राणभृत्वेन बोधिता इति प्राणभृत्वं तत्सहपठितमञ्चोपलक्षकम् । तथात्र विशेष्यतानवच्छेदकत्वे सति व्यावर्तकेन आत्मीयत्वेन प्रवचनादिपदैः जीवनिष्ठानि त्रिविधानि साधनान्युप-लक्ष्यन्ते इति तानि तथा ॥

एवमत्र प्रायः सर्वमतानुसारेण अस्या श्रुतेः व्याख्यानानि निर्दिष्टानि तत्राप्याखोचनं तु विशेषतः शांकरव्याख्यानस्यवावश्यकम्, यतस्त्रद्याख्यान एव एतच्छुतिघटकयत्तत् इदमेतदादिशब्दानां तनुशब्दस्य च स्वारस्यभङ्गो व्यक्तमवलोक्यते । तथाहि लोके वेदे च परस्परसम्बद्धवाक्यद्वये एकवाक्ये वा यस्येदंशब्देन निर्देशः तस्येतच्छब्देन निर्देशस्तु उपपन्नतरः इद्मेतच्छब्द्योः प्रस्यक्षसन्निकृष्टसन्निकृष्टतरवाचितया समानार्थकत्वात् । यस्मिन् एकवाक्ये परपरसम्बद्धवाक्यद्वये वा यस्येदंशब्देन निर्देशः तस्मिन्नेव वाक्ये तस्य यत्तच्छब्देन निर्देशस्त्वनुपपन्नः । अत्र सर्वेरिष वैष्णवाचार्येः अयमात्मेत्यत्र अयंपदेन परमात्मा उक्तः तस्येवैतच्छब्देन पुनरपि उत्तरार्धवाक्ये निर्देशः सर्वेष्वपि वैष्णवव्याख्यानेषु इत्यते । शांकरच्याख्याने तु अयमात्मेत्यने परमात्मानमुक्त्वा सम्बद्धोत्तरार्धवाक्ये तस्येव परमात्मनः यं परमात्मानं एष साधको वृणुत इति वाक्ये यच्छब्देन निरूपणं दश्यते, एवमेवै एष इत्यनेन साधकमुक्त्वा तेनित तच्छब्देन साधकस्य कथनं तस्मिनेव वाक्ये दश्यते । एवमेतद्याख्यानेयदेतदादिशब्दानां स्वारस्यापह्नितः सुव्यक्तमनुभूयते ।

भन्नेदमाकृतम् । ऋचो अक्षरे परमेन्योमन्=वेदो नारायणः साक्षात्=वेदः शिवः शिवो वेदः=वेदा यथा मूर्तिधरास्त्रिपृष्ठे=न स्त्रियो वजसुन्दर्यः पुत्र ताः श्रुतयः किल्ञ= मनोरथान्तं श्रुतयो यथा ययुः=तन्मनस्काः तदालापाः तद् विचेष्टाः तदात्मिकाः । तद्वणानेव गायन्त्यो नात्मागाराणि सस्मरुः ॥ ता नाविदन् मय्यनुषङ्गबद्धियः यतः स्वमात्मानमदस्त्रथेदम् । यथा समाधौ मुनयोन्धितोये नद्यः प्रविष्टा इव नामरूपे ॥ इत्यादिवचनैः श्रुतिसन्निकृष्टः सन्निकृष्टतरश्च परमात्मैवेति तस्यैव इदमेतच्छन्देन निर्देशः स्पपनः स्वारस्यसंरक्षकश्च । स्पष्टब्रह्मालिङ्गस्यास्य वचनस्य ब्रह्मपरत्वमेव भवितुमईतीति अयमात्मेत्यत्र अयमिति पदेन परमात्मेव निरूपितः भगवत्पादीयविवरणेपि, एवमस्मिन् वाक्ये इदंम् शब्देनोक्त्वा परमात्मानं पुनस्तस्य एतच्छब्देन निर्देश एव युक्तः न तु यत्तदादिशब्देन । यत्र तु साधकात्मदृष्ट्या पारोक्ष्यमभिष्रेत्य प्रथमत एव तदादिशब्दे- निरूपणं यथा=स आत्मा तत्त्वमित इत्यादौ तत्र इदमेतच्छब्द्यप्रयोग एवोपलभ्यते । न च यदिदं किंच य एषोन्तईद्य आकाश इत्यादि वाक्ये यदेतच्छब्द्योः=एकार्थ- वाचित्वं एकवाक्य एवोलभ्यते तद्वद्वापि यदेतच्छब्दयोः एकपरमात्मवाचकत्वं भवेदिति वाच्यम्, अगत्या लोकव्यवहारेण च एता हशवाक्येषु एवं आश्रयणेपि अत्रैवं वक्तम- शक्यत्वात् । तथाहि यत्र यदिदमेतच्छब्दयो अव्यवधानेन नैकट्यं चवाहेत्यादि अव्ययमात्रव्यवधानेनकठ्यम् तत्रैकार्थपरामर्शः यदेतच्छब्देन लोकव्यवहारेपि दृष्टः उपपन्नश्च तथैव य एषोन्तहिद्य इत्यादिषु लोकव्यवहारानुरोधेन अन्यगत्यभावेन च एकपरामर्शस्य शक्यवचनत्वेपि यमेवेष इत्यत्र यदेतच्छब्दयोः अव्यवहितनैकठ्याभावेन अन्यगतिर्विद्यमानतया च यदेतच्छब्देन एकपरामर्शस्त्वनुपण्न एव ।

यत्र यत्रोपनिषत्सु यदेतदादिशब्दयो एकार्थनिरूपकतया सामानाधिकरण्यं दृश्यते तत्र सर्वत्रापि इयमेव ब्यवस्था यथा=तस्माद्वा एतस्मात् आत्मन आकाशः सम्भृतः=तदेतत् सत्यम्=स वा अयमात्मेत्यादौ । किंच=य एषोन्तर्हृद्य=इत्यत्र हृद्व-यान्तप्रदेशाविष्ठिक्रस्याकाशस्य प्रतिपादनात् अनेकेरवच्छेदकेरविष्ठिक्रानां अनेकत्वात् अनेकेव्वविष्ठिक्रस्यकाशस्य प्रतिपादनात् अनेकेव्वच्छेदकेरविष्ठिक्रानां अनेकत्वात् अनेकेव्वचिष्ठिक्रस्य निरूपणाय य इत्यनेन निर्देशः सोपपत्तिकः। यमेवैषेत्यत्र शुद्धः परमात्मा निरूप्यते इति अविष्ठिक्षात्मप्रतिपादनामावात् श्रुद्धात्मनस्त्वद्वैतेऽद्विती-यत्यानानेकतेति यच्छब्देन तस्य निरूपणे सर्वथा यच्छब्दस्वारस्यभङ्ग एव भवतीति यच्छब्देन परमात्मनः प्रतिपादनं शांकरव्याख्याने सर्वथा नोपपन्नम् । किंच परमात्मनः सविशेषसधर्मकसाकारानेकरूपाभ्युपगममन्तरा यमितिपदस्य परमात्मनः सर्वथाजुपपन्नः, निर्धर्मकनिर्विशेषनिराकारैकाद्वितीयस्य परमात्मनः यमेवेत्यत्र यच्छब्द-प्रतिपाद्यत्विकारः सर्वथा छोकव्यवहारविरुद्धः स्वारस्यविद्यातकः चमत्कृतिलेशा-नुत्पादकश्च॥

अन्यचेदमत्र द्रष्टव्यं श्रीशांकरभाष्ये=योय मात्मा ब्याख्यातो यस्य लाभः परः पुरुवार्थः इति पंक्तौ यस्य लाभेत्युक्तया अयमात्मलाभ एव परममुक्तिरूप इतिनिरूप्यते एतत्साधनतया वरणमेव उच्यते साधनान्तरनिरासपूर्वकमनेन श्रुतिवचनेन एतच्छुतौ वरणस्यैव साधनतासाध्यते नान्यस्यैतत्तु श्रीशंकराचार्येरपि अभ्युपगम्यते=यमेव परमात्मां एव एव विद्वान् वृणुते प्राप्तुमिच्छति तेन वरणेन एव परमात्मा लभ्यो नान्येन साधनान्तरेण इति पंक्तया । अत्र सुव्यक्तं भगवत्पादैरपि नान्यः पन्था इति वत् नेतरसाधनैः इयमात्मलाभरूपा मुक्तिः प्राप्यते अपि तु वरणेनैवेति=नान्येन साधनान्तरेणस्यशेनोच्यते तथा च तमेवं विद्वान्तमेव विदित्वा=नान्यः पन्था इति वचनानां विरोधः अद्वैतिभाष्य एवस्थेमानमनुभवति। तमेवेत्यादिश्वतौ ज्ञानस्यैव मुक्तिसाधनताभ्युपेयते अत्र च वरणस्थित

स्पष्टो निरोधः दृश्यते, तद्वरणंभगवत्कर्तृकं जीवकर्तृकं वेत्यन्यत् किन्त्वेतनुस्पष्टं यदे-तच्छ्रतिन्याख्याने वरणातिरिक्तयावत्साधननिरासः एतदात्मलाभरूपपरमपुरुषार्थप्राप्तौ श्रीशंकराचार्याणामपि सम्मतः। न च वरणं ज्ञानाभिन्नं येनैवमपि निस्तारो भवेत् किन्तु भिन्नमेव, सुस्पष्टं अस्य वरणस्य परमात्मप्राप्तीच्छारूपताया अत्र श्रीशंकराचार्येरेव साधनात् अन्यथा वृणुते प्राप्तुमिच्छति इति तस्य विवरणं ते न वदेयुः। नहि ज्ञानं इच्छारूपं कुत्रचिद्पि दृष्टम् । ज्ञानं तु वस्तुतत्रं नहीच्छा वस्तुतत्रा । अन्यचात्र वरणं विद्वत्कर्तृक मुक्तं तस्य कोर्थः को वा विद्वान् यत्कर्तृकं वरण मन्नोच्यते किमविद्याप्रति-बिम्बितं चैतन्यं किंवान्तःकर्णेप्रतिबिम्बितं चैतन्यं वा अथवा अविद्यावच्छिन्नं चैतन्यं अन्तःकरणावच्छिन्नचैतन्यं वा । अत्र प्रथमद्वितीयपक्षौ सर्वथाऽनुपपन्नौ प्रतिबिम्बि-तचैतन्यस्य भिथ्यात्वेन च जड़तया जडः सः प्राप्तुमिच्छति इति कथनमसम्भावितमेव । तुष्यत्विति न्यायेन जडेपि इच्छास्वीकारे तु प्रकृतिरिप ईक्षणं करोति इत्युक्तिरप्यु-पपद्येत । नचेष्टापत्तिरिति वाच्यम्, ईक्षत्यधिकरणभाष्योक्तस्ववचनविरोधात् । नहि तत्र भवद्भाष्येपि प्रकृतेरीक्षणं प्रतिपाद्यते किन्त्वनाद्यविद्यासचिवस्य ब्रह्मण एव ईक्षि-तृत्वमत्र प्रतिपाद्यते इति सुन्यक्तम् । तथा हि भामत्यां वाचस्पतिमिश्राः=प्रधानस्य साम्या-वस्थायामनीक्षितृत्वात् क्षेत्रज्ञानां सत्यपि चैतन्ये सर्गादौ विषयानीक्षणात् , मुख्यसम्भवे चोपचारस्यान्याय्यत्वात् मुमुक्षोश्चायथार्थोपदेशानुपपत्तेः, मुक्तिविरोधित्वात्, तेजः-प्रभृतीनां च मुख्यासंभवेनोपचाराश्रयणस्य युक्तिसिद्धत्वात् , संशये च तत्प्रायपाठस्य निश्चायकत्वात् , इह तु मुख्यस्थौत्सर्गिकत्वेन निश्चये सति संशयाभावात् , अन्यथा किरात-शतसंकीर्णदेशनिवासिनो बाह्मणायनस्यापि किरातत्वापत्तेः, ब्रह्मेव अनाद्यनिर्वचनीया विद्या सचिवं जगदुपादानं शुक्तिरिव समारोपितस्य रजतस्य मरीचयइव जलस्य एकश्चन्द्रमा इव द्वितीयस्य चद्रमसः । नत्वचेतनं प्रधानपरमाण्वादि । नच प्रतिबिम्बेश्वरवादिपक्षे प्रति-विम्बस्य मिथ्यात्वेन मायिकत्वात् अन्ततो गत्वा तदीक्षणं प्रकृतेरेवेति वाच्यम् । भामती-वचनविरोधात्। तथाहि भामती=नहि प्राधानिकानि अन्तर्वहिःकरणानित्रयोदशसत्वगुण-प्रधानान्यपि स्वयमेवाचेतना नितद्दृत्तयश्च स्वं वा परं वा वेदितुमुत्सहन्ते । नो खल्वन्धाः सहस्रमपि पान्थाः पन्थानं विन्दन्ति । चक्षुष्मता चैकेनचे द्वेद्यते, सएव तहि 'मार्गदर्शी स्वतन्त्र कर्ता नेता तेषाम् । किंचजङ्स्य मिथ्यात्वेन ज्ञाननिवर्स्यतया ब्रह्मलाभानन्तरं तस्य बाधेन सर्वथा अभाव एवेति फलकाले तस्यास्तित्वमेव नेति कृतहानिः अकृताभ्या-गमश्च प्रसज्येत । ज्ञाने सति वरणकर्तुरेवाभावेन फलं केन प्राप्तमित्यपि अनिर्वचनीयमेव भवेत् । फलकाले वरणकर्तुरेवाभावेन श्रुतिनिरूपिता स्ववचननिरूपिताचवरणस्यात्मलाभे साधनतापि वियत्प्रसूनायितैव । तेन वरणेन एष आत्मा लभ्यो नान्येन साधनान्तरेण इति स्वोक्तिरपि जरद्भववाक्यतुल्यैव स्यात् । नच वरणेन अपरोक्षं दर्शनं अपरोक्षज्ञानेन च मुक्तिरिति परम्परैवात्र विवक्षितेति वाच्यम् तथा सति यस्य लामः परः पुरुषार्थ इति स्ववचनवैय्यर्थ्यमेव भवेत् । आत्मलाभान्न परं विद्यते इति श्रुतिच्याकोपश्च । तसादुक्तोभयपक्षयोः सावद्यत्वमेव धीधनैर्विभावनीयम् ॥

यथा प्रथमद्वितीयपक्षयोः सदोषतयाऽयुक्तत्वं तथैव तृतीयतुरीयपक्षाविप दोषसहितावित्यनुपपन्नौ ।

तथाहि अविद्यावच्छिन्नं चैतन्यं अन्तःकरणावच्छिन्नं वा चैतन्यं जीव इत्यभयपक्षेपि ब्रह्मप्राप्तीच्छां कः करोति अविद्या अन्तःकरणं वा तदवच्छिन्नं चैतन्यं वा अविद्या इच्छति चेत् अविद्येव परमपुरुवार्थाधिकारिणी भवेत् चैतन्यस्येच्छा तु सर्वथा नोपपद्यते सकलधर्मविरहितत्वात् । कृत्वा चिन्तया विशिष्टे इच्छास्तीति स्वीकारेपि विशिष्टः शुद्धाना-तिरिच्यते इतिन्यायेन शुद्ध एव इच्छापर्यवस्थेत किंवा सविशेषणे हि विधिनिषेधाविति-न्यायेन इच्छा अविद्यान्तःकरणपर्यवसायिन्येव भवेत् । इच्छायाः शुद्धे पर्यवसानं तु शुद्धस्य निर्धर्मकत्वादनुपपन्नम् । अविद्यापर्यवसितत्वं त इच्छाया ईक्षत्यधिकरणस्थस्ववचन-विरोधात् व्यासाशयविरुद्धत्वाच सर्वथैवहेयंम्। ईक्षत्यधिकरणस्थस्ववचनविरोधस्त्वधस्ता-दुपपादितः। यथा ईक्षणं चेतनधर्मः तथैव इच्छापि यथा ईक्षणंजड्स्यनोपरुभ्यते तथैव इच्छापि जडे न कुत्रापि इष्टा । आग्रहेण स्वीकारोपि अनेकदोषदुष्टः । तथाहि कठोप-निषद्भाष्ये एतछुत्यर्थविवरणे श्रीशंकराचार्योक्तिरेवात्रवाधिकातैसात्र=तेनैवात्मनावरित्रा स्वयमात्मा रुभ्यः अत्र वरित्रा आत्मना रुभ्य इत्युक्ता आत्मन एव वरणकर्तृत्वं उक्तं न अविद्यान्तःकरणयोः । तथा चेसिद्धमेतत् आत्मैवआत्मलाभमिच्छति एवं च सकलधर्मविधुरत्वं चेतनस्पेति सिद्धान्तस्य सर्वथैव भङ्गः । स्ववचनविरोधमविगणय्य अविद्या अन्तःकरणं वा इच्छति इति स्वीकारोऽपिअविद्यादिकमेव मोचयेत् इति जीवात्मा नेवमुच्येत । यतोस्मिन् पक्षे वरित्री अविद्येव भवेत् इति एतच्छूत्यनुसारेण सैवात्मलाभ-मनुभूय मुक्ता भवेत् इति आत्ममक्तिकथैव विलीयेत । एवं प्रतिविम्बवादस्वीकारेण अवच्छेदवादस्त्रीकारेण च यमेवेति श्रुतिघटकतच्छव्दार्थरूपविद्वान् साधक इत्यादि पदयोः निर्वचनं शांकरव्याख्याने न भवतीति सोपपादनमुक्तम् । तसात् अस्याः श्रुतेः शांकरंब्याख्यानं सर्वथैव दोषयुक्तं इति सिद्धम् । एवमस्य ब्याख्यानस्य सावद्यत्वमवलोक्य आनन्दगिरिणा यमेवेत्यत्र यच्छव्देन साधकात्मैव परामृष्टः एषेत्यनेन च अन्तर्यामी परामृष्टः, तथापि भक्षितेपि लशुने नशान्तो न्याधिरिति न्यायेन प्रतिबिम्बवादे अवच्छेदवादेयानिदूषणान्युक्तानि तानि आनन्दगिरिच्याख्यानेपि तथैव संलग्नानीति यदेतच्छब्दार्थपरिवर्तनमिकंचित्करमेव । यदेतच्छब्देन साधकान्तर्याम्यात्मग्रहणेपि प्रति-बिम्बावच्छेदान्यतरपक्षस्य तेनाप्यभ्युगमात् ।

इति श्रीमद्खण्डवरपण्डितप्रसृतचण्डपाषण्डवाग्विखण्डनसुचण्डिमाधरणिमण्डला खण्डलजगद्धरुश्रीवछभाचार्यश्रीमत्प्रभुचरणसृत्यभृत्येन गो. श्रीगोकुलनाथाचार्यात्मजेन अनुकम्पास्वरूप श्रीकुसुमप्रभामातृगर्भसम्भवेन भगवदीयदासदासेन गोस्वामिदीक्षितेन विरचितो ज्ञानभक्तितारतम्यविमर्शस्य प्रथमो भागः परिसमाप्तः।

सकलान्तरात्मा श्रीकृष्णः प्रसन्नोस्तु ।



